
 

 

                                            
 

1 

 

 
A Educomunicação nas Escolas Indígenas como meio de Assegurar a Diversidade 

Cultural das Comunidades Autóctones
1
 

 

 

SANTOS, Denise Tatiane Girardon dos
2
 

CAMARGO, João Batista Monteiro
3
 

 

Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul. 

Ijuí – RS. 

 

Resumo 

 

Historicamente, verificou-se a problemática de se promover uma proteção efetiva aos 

direitos dos indígenas, mormente, em relação ao reconhecimento e à preservação de suas 

culturas. Assim, o presente trabalho procurará demostrar que esse reconhecimento e, 

consequentemente, proteção, somente poderão ser efetivados se for asseguradas às 

comunidades indígenas a manutenção de suas tradições, o que se atingirá com a garantia de 

que as presentes e futuras gerações de descendentes indígenas tenham acesso ao 

conhecimento e à preservação de suas próprias culturas. Assim, imprescindível o 

desenvolvimento, na área da educação, de programas e políticas que viabilizem esse 

conhecimento, por intermédio de escolas indígenas diferenciadas, imbuídas de acordo com a 

comunidade indígena na qua lestá inserida; bem como, que os estudos historiográficos, nos 

educandários urbanos, destaquem a importância dos indígenas na formação do Brasil, 

facilitando, de modo precoce, o conhecimento e o reconhecimento do direito indígena. O 

método de abordagem utilizado foi o hipotético-dedutivo. Quanto ao procedimento, aplicou-

se a pesquisa bibliográfica. 

 

Palavras-chave: Educação; Indígena; Proteção; Cultura.  

 

 

Referencial Teórico 

 

Destaca-se, preliminarmente, que e crucial que se observem os métodos pelos quais 

se desenvolve a educação indígena, seja por intermédio de políticas públicas, nesse sentido, 

                                                 
1 Trabalho apresentado no GT 1 Comunicações Científicas: Educomunicação Cidadania e Direitos Humanos do II Encontro 

de Educomunicação da Região Sul. Ijuí/RS, 27 e 28 de junho de 2013. 
2 Bacharel em Ciências Jurídicas e Sociais pela Universidade de Cruz Alta (UNICRUZ). Mestranda no Curso de Mestrado 

em Direitos Humanos, pela Universidade do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul (UNIJUÍ). Vinculação à Linha de 

Pesquisa “Direitos Humanos, Relações Internacionais e Equidade”. Bolsista do Programa de Apoio à Pós-Graduação 

(PROAP) da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Advogada. E-mail: 

girardon_15@hotmail.com; 
3 Bacharel em Ciências Jurídicas e Sociais pela Universidade da Região da Campanha (URCAMP). Mestrando no Curso de 

Mestrado em Direitos Humanos, pela Universidade do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul (UNIJUÍ). Vinculação à 

Linha de Pesquisa “Direitos Humanos, Relações Internacionais e Equidade”. Bolsista FIDENE/UNIJUÍ. E-mail: 

camargojoao@hotmail.com. 



 

 

                                            
 

2 

seja pela implantação de escolas, com fins específicos para assegurar que os próprios índios 

tenham acesso ao conhecimento de suas culturas, de modo salutar. Assim, possibilita-se a eles 

o gozo, de forma ampla, dos conhecimentos inerentes às suas culturas; bem como, o acesso e 

o desenvolvimento da cidadania e da igualdade. 

Inicialmente, cumpre destacar que, em relação à cidadania indígena, a Lei nº. 6.001, 

de 19.12.1973 - Estatuto do Índio -, em seu artigo 3º, traz a definição de índio, que é “o 

indivíduo de origem e ascendência pré-colombiana que se identifica e é identificado como 

pertencente a um grupo étnico cujas características culturais o distinguem da sociedade 

nacional” e de Comunidade Indígena, ou Grupo Tribal, sendo este “um conjunto de famílias 

ou comunidades índias, quer vivendo em estado de completo isolamento em relação aos 

outros setores da comunhão nacional, quer em contatos intermitentes ou permanentes, sem 

contudo estarem neles integrados”. (BRASIL, 2011). 

Diante dos nominativos, e de suas conceituações, verifica-se que a legislaçção 

indigenista específica procurou destacar que o aborígene brasileiro, mesmo dada a interação 

com a sociedade urbanizada, não perde as suas raízes culturais; logo, merece o devido 

respeito e a observância aos seus direitos e às suas peculiaridades culturais e comunitárias. 

Nessa seara, distingue-se o direito da igualdade, pois é a observância de tal 

princípios que garantirá que os direitos comuns, relativos à cidadania, sejam observados e 

respeitados, por todos e para todos. Nas palavras de Wolkmer e Leite (2003): 

O Estado deve garantir o direito à igualdade, que implica o direito à 

diferença. Os direitos dos povos não podem ser opostos aos direitos 

individuais: o cidadão é sujeito de direitos individuais, independentemente 

das diferenças sociais ou culturais; a autonomia dos povos, ao contrário, 

estabelece direitos diferenciados. Os direitos comuns de cidadania, 

promulgados pelo Estado, devem incluir o direito à diferença de culturas que 

o compõem. 

 

Contudo, para que esse reconhecimento das culturas autóctones e, por consequência, 

a sua proteção, sejam, realmente, efetivadas, imprescindível a sua manutenção, o que se dá 

com a garantia de que as novéis gerações de descendentes indígenas tenham assegurado o 

acesso ao conhecimento da cultura, característica da comunidade que descende. 

Logo, de incomensurável importância que sejam desenvolvidos, na área da educação, 

programas e políticas que viabilizem o estudo da cultura indígena pelos próprios índios, em 



 

 

                                            
 

3 

suas comunidades, com educadários específicos, dotados de profissionais docentes indígenas 

e, caso alguns dos docentes não possuam origem autóctone, que sejam preparados para 

conhecerem a cultura da comunidade onde desempenharem suas funções. 

Melià (1999) destaca, nesse ponto, que a Pedagogia tradicional integra, sobretudo, 

três pontos interrelacionados, que são a língua, a economia e o parentesco, estes que visam à 

integração de toda uma cultura, sendo que desses, a língua seria o elemento mais amplo e 

complexo. A comunicação, voltada à educação, nesse sentido, atinge um índice considerável 

de aproveitamento, haja vista que todos esses elementos, complementariamente, propiciam 

uma otimização nos processos de trasmissão do conhecimento tradicional. 

Portanto, o modo como se vive esse sistema de relações é o que caracteriza cada um 

dos povos indígenas, mormente, em relação à transferência desses pontos para os membros da 

comunidade, em especial, para os mais jovens. Tal fato revela a ação pedagógica que 

correlaciona os referidos pontos e que, assim, mantém a cultura desses povos, por intermédio, 

principalmente, da educomunicação. 

Ainda, como forma de demonstrar a importância dessa atenção especial, que deve ser 

dedicada à preservação das culturas aborígenes, destaca-se a edição da Lei nº. 11.696, de 

12.06.2008, que instituiu o Dia Nacional de Luta dos Povos Indígenas, em recognição aos 

seus movimentos em busca de que os direitos que lhes pertinem sejam reconhecidos pelas 

comunidades não-indígenas, determinando que sua celebração ocorrerá, anualmente, no dia 

sete de fevereiro. (FUNAI, 2011). 

Dessa maneira, pode-se vislumbrar a crucial importância para a manutenção da 

cultura indígena, da existência de programas educacionais e de comunicação que visem a esse 

propósito, sendo imprescindivel a organização administrativa, dos Entes Federados e dos 

Órgãos públicos, imbuídos nessa função, pelo que o Estatuto do Índio tratou de determinar as 

competências desses, nos incisos I a X do artigo 2º, que assim dispõe: 

 

“Art. 2º [...] I - estender aos índios os benefícios da legislação comum, 

sempre que possível a sua aplicação; II - prestar assistência aos índios e às 

comunidades indígenas ainda não integrados à comunhão nacional; III - 

respeitar, ao proporcionar aos índios meios para o seu desenvolvimento, as 

peculiaridades inerentes à sua condição; IV - assegurar aos índios a 

possibilidade de livre escolha dos seus meios de vida e subsistência; V - 

garantir aos índios a permanência voluntária no seu habitat, proporcionando-



 

 

                                            
 

4 

lhes ali recursos para seu desenvolvimento e progresso; VI - respeitar, no 

processo de integração do índio à comunhão nacional, a coesão das 

comunidades indígenas, os seus valores culturais, tradições, usos e costumes; 

VII - executar, sempre que possível mediante a colaboração dos índios, os 

programas e projetos tendentes a beneficiar as comunidades indígenas; VIII - 

utilizar a cooperação, o espírito de iniciativa e as qualidades pessoais do 

índio, tendo em vista a melhoria de suas condições de vida e a sua integração 

no processo de desenvolvimento; IX - garantir aos índios e comunidades 

indígenas, nos termos da Constituição, a posse permanente das terras que 

habitam, reconhecendo-lhes o direito ao usufruto exclusivo das riquezas 

naturais e de todas as utilidades naquelas terras existentes; X - garantir aos 

índios o pleno exercício dos direitos civis e políticos que em face da 

legislação lhes couberem.  

 

Assim, à União, compete o apoio, técnico e financeiro, dos sistemas de ensino às 

comunidades indígenas, com o desenvolvimento de programas integrados de ensino e 

pesquisa. Tais programas devem ser planejados com a oitiva das comunidades indígenas, 

objetivando o fortalecimento das práticas sócio-culturais e das línguas, a manutenção de 

programas de formação de pessoal especializado, o desenvolvimento de currículos e 

programas específicos com conteúdos culturais indígenas, e a elaboração e publicação de 

material didático específico. Ou seja, proporcionar o desenvolvimento da educomunicação 

junto aos povos indígenas, e, a partir daí, atingir a manutenção de suas culturas e formas de 

vida originárias. 

Nessa senda, importante ressaltar a disposição, constante no Plano Nacional de 

Educação, em seu Tópico 9, que a Carta Magna é o documento que assegura aos índios a 

preservação de suas línguas e processos de aprendizagem, sendo que o Ministério da 

Educação é o órgão responsável pela coordenação das ações, que devem ser desenvolvidas 

pelos Estado-Membros e Municípios. (BRASIL, 2011). 

Dessa feita, na elaboração do Plano Nacional de Educação, no Tópico 9, que tratou 

do Diagnóstico, Diretrizes, Objetivos e Metas da Educação Indígena, buscou-se destacar que a 

criação de educandários, destinados à educação indígena, e entre os grupos autóctones, serve 

de instrumento para que valores alheios não sejam incutivos nas referidas culturas, 

impedindo-se, assim, a negação de suas  identidades e peculiaridades. 

Contudo, o texto refere que, somente nos últimos anos, o quadro de abandono dos 

indígenas, no tocante à valorização de seus costumes e tradições, passou a ser alterado, 



 

 

                                            
 

5 

devido, principalmente, às ações organizadas da sociedade civil. Com isso, os territórios 

passaram a ser reconhecidos e respeitados, e o acesso à educação, por intermédio do 

conhecimento, a ser mais irrestrito, de modo que veio a favorecer o reconhecimento da cultura 

indígena pela sociedade urbanizada: 

 

Só em anos recentes esse quadro começou a mudar. Grupos organizados da 

sociedade civil passaram a trabalhar junto com comunidades indígenas, 

buscando alternativas à submissão desses grupos, como a garantia de seus 

territórios e formas menos violentas de relacionamento e convivência entre 

essas populações e outros segmentos da sociedade nacional. A escola entre 

grupos indígenas ganhou, então, um novo significado e um novo sentido, 

como meio para assegurar o acesso a conhecimentos gerais sem precisar 

negar as especificidades culturais e a identidade daqueles grupos. Diferentes 

experiências surgiram em várias regiões do Brasil, construindo projetos 

educacionais específicos à realidade sociocultural e histórica de 

determinados grupos indígenas, praticando a interculturalidade e o 

bilingüismo e adequando-se ao seu projeto de futuro. 

  

Desse modo, sentiu-se a necessidade premente de se desenvolver propostas 

educacionais alternativas, que pudessem inclodir em novas perspectivas para a educação das 

comunidades indígenas, com a finalidade de se desvincular da orientação da educação oficial 

brasileira, esta que, diante de sua missionariedade e tecnicismo, não tinha como objetivo, até a 

proclamação da Constituição Federal de 1988, a preservação da cultura dos povos indígenas, 

na medida em que não dispensava a preocupação com a sua manutenção. (COMISSÃO PRÓ-

ÍNDIO, 1981). 

Dessa feita, a escola para grupos indígenas obteve novos significado e sentido, pois 

passou a representar um meio para assegurar o acesso a conhecimentos gerais, mas com 

respeito às especificidades culturais e a identidade desses grupos. Ademais, essas experiências 

são constatadas em várias regiões do Brasil, com a construção de projetos educacionais 

específicos à realidade sociocultural e histórica dos grupos autóctones, praticando a 

interculturalidade, o multilinguismo e adequando-se ao seu projeto de futuro. 

Nessa seara, é de se referir que, ainda que não haja uma satisfatória compreensão da 

sociedade urbanizada, a respeito da cultura indígena, os índios conquistaram um importante 

espaço, inclusive, na área da educomunicação, obtendo o respeito e a busca da preservação de 

sua cultura, o que foi adquirido, mormente, por diversas experiências que culminaram em 

interações culturais. 



 

 

                                            
 

6 

Sobretudo, no tocante à educação escolar indígena, especificamente, o Decreto nº. 

6.861, de 27.05.2009, dispôs sobre a sua organização em territórios étnoculturais, prevendo, 

no artigo 1º, que “a educação escolar indígena será organizada com a participação dos povos 

indígenas, observada a sua territorialidade e respeitando suas necessidades e especificidades”. 

(FUNAI, 2011). 

Já no artigo 2º, restaram especificados os objetivos da educação escolar indígena, 

quais sejam, a valorização das culturas, a afirmação e manutenção da diversidade étnica, o 

fortalecimento das práticas socioculturais e da língua materna, a formulação e manutenção de 

programas de formação de pessoal especializado, destinados à educação escolar o 

desenvolvimento de currículos e programas específicos, com conteúdos culturais 

correspondentes às comunidades a elaboração e publicação de material didático específico e 

diferenciado, a afirmação das identidades étnicas e consideração de projetos societários 

definidos pelos indígenas. 

Sendo assim, tem-se que a educação indígena deve visar a proteger o patrimônio 

cultural aborígene, e a preservá-lo, com o repasse, para as novas gerações de índios, da 

identidade étnica e comunitária de sua cultura. Em razão de haver, no Brasil, um número 

considerável de comunidades autóctones, que possuem culturas e tradições próprias, é crucial 

que o desenvolvimento de projetos, na área da educação indígena, observem a comunidade 

específica a que será dedicado, para assim, obter resultados satisfatórios e adequados. 

Tal nível de inquietação com a manutenção da cultura dos indígenas, assegurada por 

intermédio da educomunicação, adveio de uma preocupação básica comum de tutelar e 

revitalizar os valores e culturas aborígenes, sendo formulada, assim, a concepção de escola 

vinculada e adequada ao contexto social dos grupos indígenas, observando-se o momento 

histórico a que estão imbuídos, de modo a atuar com uma interferência mínima na vida do 

grupo. 

Além disso, a escola deve se apresentar como um espaço auxiliar de conscientização, 

discussão e, assim, possibilitar a adoção de posicionamentos frente as problemáticas 

enfrentadas a partir do momento em que os indígenas passam a manter contato com o mundo 

urbanizado, servindo, portanto, como um instrumento de libertação desses povos. 

(COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO, 1981). 

Atualmente, já é possível se vislumbrar uma proteção mais abrangente aos direitos 



 

 

                                            
 

7 

dos indígenas, no tocante à preservação de sua cultura, por intermédio da educação; todavia, 

ainda não existe uma política efetiva de educação indígena, pois o quadro geral da educação 

escolar específica, nesse ponto, é, regionalmente, desigual e desarticulado, permeado por 

experiências fragmentadas e descontínuas. (BRASIL, 2011). 

Em relação às escolas indígenas, de acordo com a previsão do artigo 3º do Decreto 

nº. 6.861, essas possuem normas próprias e diretrizes curriculares específicas, dedicadas ao 

ensino intercultural e bilíngue - ou multilíngue, sendo dotada de prerrogativas para 

organização das atividades, no âmbito escolar, observando o devido respeito do fluxo das 

atividades econômicas, sociais, culturais e religiosas e as especificidades da comunidade onde 

está iserida.. Também, nesse ponto, é possível se constatar a preocupação com a manutenção 

da cultura original das pessoas que serão recepcionadas pelas escolas indígenas. (FUNAI, 

2011). 

Especificamente, sobre a formação de professores indígenas, no âmbito das 

instituições, destinadas para esse fim, o objetivo é de que haja uma orientação com supedâneo 

nas Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação Escolar Indígena. Tal formação do corpo 

docente consolida a proposta de uma escola indígena diferenciada, de qualidade, o que 

representa uma significativa novidade no sistema educacional brasileiro, e exige, das 

instituições e órgãos responsáveis, a definição de novas dinâmicas, concepções e mecanismos, 

tanto para que estas escolas sejam, de fato, incorporadas e beneficiadas por sua inclusão no 

sistema oficial, quanto para que sejam respeitadas em suas particularidades. 

Entretanto, como forma de se verificar se essas diretrizes estão sendo observadas, e 

desenvolvidas a contento, a Fundação Nacional do Índio, por conta da sua incumbência de 

zelar e bem proteger os indígenas, em sentido amplo, deverá ser ouvida sempre que for 

promovida alguma ação referente à educação indígena em todos os níveis e modalidades de 

ensino, consoante previsão do artigo 1º do Decreto nº. 26, de 04.02.1991. 

Assim, com a finalidade de colocar em prática a autenticidade e especificidades dos 

educandários, dedicados à educação indígena, houve o reconhecimento, pela Resolução nº. 3, 

de 10.11.1999 - editada pela Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de Educação 

-, em seu artigo 1º, que as escolas indígenas devem possuir normas e ordenamento jurídico 

próprios, diretrizes curriculares do ensino intercultural e bilíngue, visando à valorização da 

cultura indígena e à afirmação e manutenção de sua diversidade étnica. (BRASIL, 2011). 



 

 

                                            
 

8 

Ainda, de acordo com a Resolução mencionada – artigo 3º -, quanto se tratar da 

organização da escola, também deverá ser ouvida a comunidade que será beneficiada com tal 

educandário, com a finalidade de se definir a mais adequada organização e gestão, com a 

participação de seus representantes, dos professores e das organizações indígenas e de apoio à 

causa indigenista, além de universidades e órgãos governamentais, (artigo 10º), para se chegar 

a um planejamento otimizado para a educação escolar indígena. 

Nessa conjuntura, Kahn e Franchetto (1994) destacam que, sobre a problemática 

pedagógica indígena e na formulação de uma prática pedagógica nessas comunidades, a partir 

dos anos 80, quando os referidos setores organizados da sociedade civil, passaram a 

desenvolver atividades de intervenção e assessoria a essas comunidades, houve uma melhor 

formulação das estratégias educacionais nas escolas indígenas. 

Assim, culminou que, na questão da educação infantil, houve a preocupação de se 

determinar que somente haverá a sua oferta no momento em que a comunidade indígena 

demonstrar interesse na sua implantação. Isso se dá pelo fato de que essas comunidades, em 

sua maioria, repassam, para as crianças de tenra idade, suas culturas e tradições, de modo que 

a implantação de uma escola indígena poderia vir a prejudicar o repasse dessa cultura, no 

momento em que viabilizaria o contato com a cultura não indígena. 

Contudo, diante da necessidade de se possuir uma base técnica para a formulação dos 

currículos dos ensinos fundamental e médio, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (Lei nº. 9.394, de 20.12.1996), o seu artigo 26 previu a necessidade de haver uma 

base nacional comum, mas que deve ser complementada pelos sistemas de ensino e 

estabelecimentos escolares, diante da observância das características regionais e locais da 

sociedade. (BRASIL, 2011). 

É de se destacar que não somente os indígenas devem receber uma educação 

diferenciada, mas, tão importante quanto, é o fato de serem ensinadas, nas escolas urbanas, 

sobre as culturas dos aborígenes, que, assim como tantas outras, auxiliaram na formação 

cultural da sociedade brasileira. Dessa feita, tal Norma, em seu parágrafo 4º, especificou que o 

ensino pertinente à História do Brasil deve considerar contribuições das diferentes culturas e 

etnias para a formação do povo brasileiro, entre elas, a indígena, de modo que tal doutrinação 

levará, por consequência, a incutir, desde a iniciação educacional, a ideia de respeito e atenção 

às comunidades aborígenes. (FUNAI, 2011). 



 

 

                                            
 

9 

Tal previsão se revela de extrema importância, pois, mesmo que exista uma previsão 

técnica, diante da base comum, a nível nacional, nos currículos dos ensinos fundamental e 

médio, é imprescindível que as crianças e jovens não indígenas, possam conhecer a 

contribuição da cultura aborígene para a formação da sociedade brasileira, e, assim, 

reconhecer e valorizar as comunidades indígenas, reconhecendo, também, em seus 

integrantes, os cidadãos brasileiros que são. 

Frente à tecnicidade da base comum educacional, o Estatuto do Índio, no artigo 49, 

prevê que a alfabetização indígena deverá ser promovida na língua do grupo a que pertençam, 

e em português, salvaguardado o uso da primeira; contudo, o artigo 50 pontua que a educação 

deverá ser orientada por um processo que observe a gradativa compreensão dos problemas 

gerais e valores da sociedade nacional, bem como, do aproveitamento das suas aptidões 

individuais.
 
(BRASIL, 2011). 

Assim, há a previsão da obrigatoriedade do estudo da cultura indígena nos 

estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, tratando dos 

diversos aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação da população 

brasileira, resgatando as suas contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes 

à História do Brasil, em especial, nas áreas de educação artística, literatura e história 

brasileiras. Nesse ponto, a educomunicação atinge seu ápice, pois tanto os índígenas poderão 

ter conhecimento sobre a cultura urbanizada, quanto reciprocamente. 

Contudo, todas as orientações e determinações legais, no tocante à educação 

indígena, ainda não atingiram um nível de educação de excelência para as minorias, dentre 

elas, a indígena, sendo, ainda, necessários ajustes no Sistema Nacional de Educação, em 

relação à concepção da educação para o País. Ainda existem deficiências que necessitam de 

atenção e reparos urgentes, a fim de que a preocupação com os indígenas, e sua proteção, seja 

transformada em políticas públicas, realmente, efetivas. 

Ademais, a experiência histórica brasileira revela que somente previsões legais não 

são suficientes para que se atendam às necessidades verificadas no campo da Educação 

Indígena, pois a cultura da desinformação e marginalização dos autóctones ainda é latente na 

sociedade urbanizada, de modo a garantir uma  transformação no direcionamento das ações 

públicas voltadas para esse fim. (EM ABERTO, 1994). 

Logo, a universalização da oferta de uma educação escolar de qualidade para os 



 

 

                                            
 

10 

povos indígenas, por intermédio da educomunicação, ainda, é uma meta a ser atingida, pois 

deve, primordialmente, atender aos projetos futuros dessas comunidades, que assegure sua 

autonomia e inclusão no universo dos programas governamentais que buscam a satisfação das 

necessidades básicas de aprendizagem. 

 

Referências bibliográficas 

 
 

COMISSÃO PRÓ-ÍNDIO, São Paulo. A questão da educação indígena. São Paulo: Brasiliense, 

1981. 

 

 

Revista Em Aberto, Brasília, ano 14, n.63, jul./set. 1994. 

 

 

KAHN, Marina; FRANCHETTO, Bruna. Educação indígena no Brasil: conquistas e desafios. 

Revista Em Aberto, Brasília, ano 14, n.63, jul./set. 1994. 

 

 

MELIÀ, Bartolomeu. Educação Indígena na Escola. Caderno Cedes. Ano XIX. Nº. 49, dezembro de 

1999. 

 

 

WOLKMER, Antônio Carlos. LEITE, José Rubens Morato (organizadores). Novos Direitos do 

Brasil: Naturezas e Perspectivas: Una Visão Básica das Novas Conflituosidades Jurídicas. São 

Paulo: Saraiva, 2003. 

 

 

http://www.funai.gov.br/.  Acesso no dia 01.10.2011, as 19h30min. 

 

 

http://www4.planalto.gov.br/legislacao.  Acesso no dia 28.10.2011, as 09h00min. 

 

 

http://www.funai.gov.br/
http://www4.planalto.gov.br/legislacao

