
Mulheres Negras, Comunicação, Identidade e Cidadania no 

Clube Social Negro Treze de Maio de  Santa Maria-RS1

Giane Vargas ESCOBAR2

Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, RS

Resumo

O artigo  tem como  objetivo  refletir  sobre  a  relação  mulheres  negras,  identidade  e 
cidadania, sob a perspectiva dos estudos culturais e uma comunicação sob a ótica da 
afrocentricidade, ao trazer para o texto vozes negras femininas do Clube Treze de Maio, 
percebendo como estas mulheres aceitaram, rejeitaram ou transgrediram aos padrões de 
comportamento  de  uma sociedade  conservadora e  modelos  de representações  a  elas 
impostos no interior daquela agremiação, demarcando aí os conflitos, as identidades e 
as diferenças que se estabeleceram até mesmo entre os pares supostamente iguais. 

Palavras-chave

Comunicação; afrocentricidade; mulheres negras; identidade negra; cidadania

Cidadania, identidade e diferença no Clube Treze de Maio 

A origem dos Clubes Sociais Negros é anterior à Abolição da Escravatura, em 

1888. Pode-se citar a Sociedade Floresta Aurora, de Porto Alegre, Clube Social Negro 

mais antigo do país,  em atividade,  fundado em 18723.  Em 29 de fevereiro de 2008, 

Oliveira Silveira4 e os integrantes da Comissão Nacional de Clubes Sociais Negros dos 

Estados do RS, SC, SP, RJ e MG elaboraram um conceito  de Clube Social  Negro, 

definindo desta forma que

1 Trabalho  apresentado  no  Grupo  de  Trabalho   Estudos  em cultura  e  identidade  do V SIPECOM – 
Seminário Internacional de Pesquisa em Comunicação.
2 Doutoranda  em Comunicação  pelo  POSCOM – Programa  de  Pós  Graduação  em Comunicação  da 
UFSM, email: giane2.vargasescobar@gmail.com 
3 Cadastro Nacional de Clubes Sociais Negros. Sociedade Beneficente Cultural Floresta Aurora. Porto 
Alegre, RS. Acervo Museu Treze de Maio. Santa Maria –RS, 2008.
4 Oliveira Ferreira da Silveira, poeta negro brasileiro, nascido em 1941 na área rural de Rosário do Sul, 
Estado do Rio Grande do Sul. Filho de Felisberto Martins Silveira, branco brasileiro de pais uruguaios, e 
de Anair Ferreira da Silveira, negra brasileira de cor preta, de pai e mãe negros gaúchos. Graduado em 
Letras – Português e Francês com as respectivas literaturas – pela Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul,  UFRGS.  Docente  de  português  e  literatura  no  ensino  médio.  Ativista  do  Movimento  Negro, 
idealizador do “20 de Novembro” como Dia Nacional da Consciência Negra e idealizador do Movimento 
Clubista. Faleceu no Dia Mundial da Paz, em 1º de janeiro de 2009, vitimado pelo câncer. 

1

mailto:giane2.vargasescobar@gmail.com


Clubes Sociais Negros são espaços associativos do grupo étnico afro-
brasileiro,  originário  da  necessidade  de  convívio  social  do  grupo, 
voluntariamente  constituído  e  com caráter  beneficente,  recreativo  e 
cultural,  desenvolvendo  atividades  num  espaço  físico  próprio.5 

(SILVEIRA, 2008 apud ESCOBAR, 2010, p. 61).

E foi a partir do século XX que esses lugares foram se proliferando pelo país, 

como um espaço de sociabilidade negra demarcador de fronteiras étnicas, de cidadania, 

de identidade e diferença (Woodward, 2000), constituindo juntamente com os terreiros, 

casas  de  matriz  africana,  comunidades  remanescentes  de quilombo,  imprensa  negra, 

legítimos  territórios  de  resistência  negra,  memória  e  poder  de  uma  “elite  negra”, 

essencialmente urbana. 

Quando se fala em “elite negra” é importante  ressaltar  que se trata  de “uma 

definição limitada aos quadros negros que ocuparam posições privilegiadas nas suas 

comunidades de origem” (SANTOS, 2011). Em Santa Maria, por exemplo, ao fazerem 

parte  dos  quadros  de  trabalhadores  efetivos  da  Ferrovia  esses  trabalhadores  negros 

tiveram condições sociais, materiais e capital cultural para circular por toda a sociedade. 

Conseguiram fundar uma sociedade negra, adquiriram um terreno e construíram uma 

edificação de dois andares que hoje está localizada em um bairro nobre, o centro da 

cidade universitária, constituindo assim, naquele período, em sua origem, uma classe 

média  baixa,  que  se  utilizou  das  influências  pessoais  e  políticas  que  a  maioria  dos 

membros de sua comunidade de origem étnica estava excluída. 

Consta na “Acta da Fundação”6 da terceira sociedade negra mais antiga do Rio 

Grande do Sul, fundada em 1903 que 

Aos  treze  dias  do  mes  de  Maio  de  mil  novecentos  e  tres,  em  a 
residencia do  cidadão Sisnande d’Oliveira,  reunidos em numero de 
quarenta e sete  cidadãos,  foi fundada uma sociedade com o fim de 
comemoração a gloriosa data treze de Maio. Por aclamação assumio a 
cadeira  de  presidente  o  cidadão Jose  Fontoura  que fazendo uso da 
palavra, expôs vivamente  os motivos d’aquela reunião. Em seguida 
sucederam-lhe   na  tribuna  os  Srs.  Ouvidio  do  Prado,  Manuel  de 
Moura,  José  Alves  Teixeira  e  Tudio  da  Silva,  que  também,  em 
eloqüentes palavras, fizeram a apologia dos altruísticos fins em que se 
prende  a  sociedade  ora  fundada  [...].  (SOCIEDADE  TREZE  DE 
MAIO. Acta da Fundação. Santa Maria, 1903-1914).

5 Publicado em Ata da Reunião da Comissão Nacional de 29 de fevereiro de 2008. Disponível em: 
<http://www.clubesnegrosbr.blogspot.com > . Acesso em: 14 dez. 2009.
6 SOCIEDADE TREZE DE MAIO. Acta da Fundação. Santa Maria, 1903-1914.

2

http://www.clubesnegrosbr.blogspot.com/


Neste  documento  oficial  da  Sociedade  negra  aparece  a  palavra  “cidadão”  e 

“cidadãos” em suas primeiras linhas, reafirmando aquilo que o processo pós-abolição 

negou à população negra, o pleno exercício da cidadania, pois o dia seguinte, 14 de 

maio  de  1888  trouxe  consigo  exclusão,  inúmeras  barreiras  à  mobilidade  social  de 

trabalhadores negros, racismo, preconceito, intolerância e levou quase um século para 

que esta data fosse contestada, neste caso deslocando a ênfase da “representação para as 

identidades” (Woodward, 2000, p. 18). Da liberdade concedida à liberdade conquistada; 

da Princesa Isabel à Zumbi dos Palmares7.  

Além de  promover  o  congraçamento  entre  os  seus  membros,  o  clube  tinha 

finalidade de cunho social e de solidariedade, sendo que no interior dessa agremiação 

nasceram, depois,  blocos e escolas de samba,  além de jornais  genuinamente negros, 

como por exemplo “O Tigre” e “A Voz do Treze”8, este último impresso circulou na 

Sociedade  Cultural  Ferroviária  Treze  de  Maio  até  a  década  de  1970,  conforme 

depoimento de  Reci Alves Tolentino (2013) que foi o idealizador deste periódico.  

 Segundo relatos  de  antigos  sócios,  a  primeira  edificação  foi  construída  em 

regime de mutirão, era de madeira com teto de zinco, tendo somente a parte da frente 

em alvenaria. Foi construída por operários negros da Viação Férrea, que recebiam da 

direção, tábuas dos vagões de trens desmanchados. Desta forma, esses trabalhadores, 

que embora tivessem situação financeira diferenciada da maioria da população negra da 

cidade,  também  tinham  acesso  proibido  às  dependências  dos  tradicionais  clubes 

brancos, como o Caixeiral ou o Comercial, forjaram um espaço em que se organizaram 

coletivamente.

O clube atingiu seu auge nas décadas de 1960-1980 e viu parte de sua história 

sucumbir em meados dos anos de 1990-2000 (ESCOBAR, 2010), cedendo a partir de 

2001 o seu espaço físico para a materialização de um museu comunitário. A edificação 

atual  foi  construída  na  década  de  1960,  pelos  associados  que  ali  depositaram  um 

“sonho”, um projeto que deu certo e que se mantém até os dias de hoje, completando 

110 anos em 2013. 

7 Líder quilombola negro assassinado em 20 de novembro de 1695. Após longos anos de contestação às 
comemorações do 13 de Maio, a data de sua morte passou a ser o símbolo máximo da representação das 
lutas  do  povo negro  no  Brasil,  sendo  que  instituiu-se  o  20  de  Novembro  como o  dia  Nacional  da 
Consciência Negra.
8 Jornal A Voz do 13. O Grande Baile. Fundado em 6/1/1965. Número 5 e 6. Ano 2.

3



Um dos pontos altos do Clube Treze de Maio eram os bailes, as festas, local de 

encontro de famílias negras. Alcione Flores do Amaral (2013), que completou 60 anos 

em 2013 ressaltou que o clube contribuiu sobremaneira para a sua formação e que o 

frequentou desde os nove anos de idade até o encerramento de suas atividades ao final 

da década de 1980,

Então, eu sempre digo assim: além do meu pai, da minha mãe, eu tive 
na minha formação dois pontos muito interessantes e fortes, que foi o 
meu estudo no colégio Santana, desde os cinco anos e meio de idade, 
que  as  irmãs,  através  da  igreja  católica  ajudaram  a  minha  mãe. 
Porque eu sou filha única. Ajudaram na minha formação. E o outro 
ponto fortíssimo é  o  onde eu frequentava,  que era  o  13 de Maio. 
Então, eu estudava no colégio Santana, mas a minha vida social era 
toda no 13 de Maio. Então, aqui neste 13 de Maio, eu fui Rainha 
Infantil do Carnaval. Eu fiz a minha festa de 15 anos. Eu debutei no 
13 de Maio. A festa de 25 anos de casados dos meus pais foi no 13 de 
Maio. O casamento da minha prima, que saiu agora a pouco, foi no 
13  de  Maio.  Então,  tudo  era  aqui.  A  minha  vitória,  e  de  alguns 
amigos  no vestibular  da Universidade Federal  de Santa Maria,  foi 
festejada neste clube. Então, o clube contribuiu muitíssimo na minha 
formação.  (AMARAL,  Alcione  Flores  do.  Alcione  Flores  do 
Amaral: depoimento  [junho,  2013].  Entrevista  concedida  à  Giane 
Vargas Escobar. Santa Maria, 2013). 

 Segundo Giacomini (2006, p. 143) “a festa, de fato, constitui importante divisor 

de águas. Momento de sociabilidade por excelência, encontro do grupo, momento de 

fruição dos outros e de si mesmo, a festa desempenha papel central na vida coletiva e na 

formação dos indivíduos”. 

E  é  por  meio  da  festa  que  também  que  se  pode  pensar  o  processo  de 

comunicação, no qual têm prevalência as relações humanas, a oralidade, a música, a 

corporeidade. Marialva Barbosa (2013) ao explicar a passagem da oralidade primária 

para a secundária diz que

Somos  uma  sociedade  oralizada,  e  a  história  da  comunicação  no 
Brasil  é  a  compreensão  desse  universo  de  práticas  culturais  dos 
modos orais de comunicação que foram se transformando na longa 
duração. Do burburinho das ladeiras e ruelas do século XVIII, que 
causava aflição aos ouvidos e aos sentidos dos europeus, ao som que 
acompanha  os  transeuntes  das  cidades  modernas,  que insistem em 
falar  em  voz  alta  nos  telefones  celulares  construindo  novos 
burburinhos  urbanos,  há  uma  linha  de  continuidade.  (BARBOSA, 
2013, p. 11).

Nesse sentido se pensa a comunicação numa perspectiva da afrocentricidade, 

deslocando um olhar eurocêntrico, no qual se estuda a história da comunicação a partir 

4



de mundos absolutamente estrangeiros, que não contempla as especificidades do que 

ocorreu no território brasileiro, pois aqui a comunicação ganhou aspectos particulares, 

como estas formas de sociabilidade entre famílias  negras de um clube social  negro, 

numa cidade do interior do estado do Rio Grande do Sul. 

A afrocentricidade é a teoria que diz que os povos africanos têm que 
ver  o mundo desde sua própria  perspectiva,  o que significa que a 
pessoa africana, em todas as situações, é um agente sujeito da sua 
própria  experiência,  não  só  nas  margens  da  Europa.  Durante  400 
anos, os povos africanos têm sido removidos de estar no centro da 
sua própria experiência.  A afrocentricidade é  uma perspectiva que 
permite aos povos africanos se relocalizarem ao centro de sua própria 
experiência.  [...]  A afrocentricidade é  um projeto para  a  sanidade, 
para resgatarmos esse orgulho milenar que o processo do escravismo 
desvirtuou. [...]  Afrocentricidade responde esta questão assegurando 
o  papel  central  do sujeito  africano  dentro  do  contexto  histórico 
africano,  por  conseguinte,  removendo a  Europa  do  centro  da 
realidade africana. Deste modo, Afrocentricidade promove uma idéia 
revolucionária  porque  estuda  idéias,  conceitos,  eventos, 
personalidades e processos políticos e econômicos de um ponto de 
vista do povo negro como sujeito e não como objeto, baseando todo 
conhecimento  na  autêntica  interrogação  sobre  a  localização. 
(ASANTE,  Molefi  Kete.  Afrocentricidade em Questão.  Disponível 
em:  http://racismoambiental.net.br/2013/06/afrocentricidade-
em-questao-2/ Acesso em: 20Set2013).

Partindo do ponto de vista da afrocentricidade é possível analisar com mais 

propriedade  os  processos  de  sociabilidade  e  formas  específicas  de  se  comunicar 

evidenciados naquele universo específico, naquela agremiação, pois ali era o lugar onde 

o negro de Santa Maria se “sentia em casa”, conforme palavras de uma frequentadora 

assídua do Treze, Doroti Santos Lucas, 70 anos (2013) ressalta que a “sua época” faz 

bastante tempo. Segundo ela o Clube era também o lugar de controle, de cuidados, em 

especial para com as mulheres negras, um lugar que exigia uma “conduta exemplar”, 

dentro e fora dele, sem desvios e aquele que assim procedesse era convidado a se retirar, 

pois “na minha época existiam os olheiros”. 

Para o jamaicano Stuart Hall (2003), “a casa” se constituiu naquele local para 

o qual ele nunca voltou efetivamente, pois a experiência da diáspora africana para os 

negros escravizados e a sua própria experiência, em particular, fez com que a Jamaica, 

se tornasse o seu país perdido, “onde já não me sinto em casa”. Entretanto, no caso dos 

freqüentadores  do  Clube  Treze  de  Maio,  embora  todas  as  adversidades  locais  e  a 

aversão à presença dos trabalhadores negros, pelas elites santamarienses, eles resistiram 

5

http://racismoambiental.net.br/2013/06/afrocentricidade-em-questao-2/
http://racismoambiental.net.br/2013/06/afrocentricidade-em-questao-2/


e naquele lugar constituíram o que eles chamam de sua “segunda casa”, a Sociedade 

Cultural Ferroviária Treze de Maio, popularmente conhecida como “O Treze”. 

Em relação à rigidez e normas de comportamento dentro do Clube Treze de 

Maio, Amaral (2013) é enfática ao afirmar que não se sentia incomodada com as regras 

impostas pela Sociedade Treze de Maio e os “diretores de salão”, pois

Eu estava  inserida  nesse  período.  Pra  mim,  todas  as  coisas  eram 
normais. Eu não lembro assim, de ficar furiosa com o 13 de Maio por 
causa de algumas normas. Mas nós éramos, os bailes eram com a luz 
bem clara. Os nossos pais nos acompanhavam nas festas, nos bailes. 
Já tô falando mais lá na adolescência, né. E haviam os diretores de 
salão. Então, eles verificavam se tu estava tendo um comportamento 
que  eles  considerassem impróprio  pra  aquela  festa.  Por  exemplo, 
dançar com rosto colado com um rapaz não podia, era feio. E a gente 
entrava  com os  pais,  ou  com alguém responsável.  Ninguém saia 
daqui pra ir ali fora e voltar. Essas coisas não me atingiram, assim. 
Eu obedecia,  não tinha problema.  A minha  mãe  estava sempre de 
olho,  vendo com quem que  eu  dançava,  como é  que eu dançava. 
(AMARAL,  Alcione  Flores  do.  Alcione  Flores  do  Amaral: 
depoimento  [junho,  2013].  Entrevista  concedida  à  Giane  Vargas 
Escobar. Santa Maria, 2013). 

Hall (2003), ao dirigir sua reflexão à condição das mulheres de comunidades de 

minoria étnica localizadas na Inglaterra, que buscava implementar políticas públicas de 

inclusão de seus habitantes que ali chegavam em consequência da diáspora negra pelo 

mundo,  constata  que  há  ainda  um  outro  princípio  de  diferença  no  interior  das 

particularidades de gênero. 

Algumas mulheres, que acreditam que suas comunidades têm o direito 
de  ter  suas  diferenças  respeitadas,  não  desejam  que  suas  vidas 
enquanto  mulheres,  que  seus  direitos  a  educação  e  as  escolhas 
matrimoniais,  sejam governados por  normas  reguladas  e  policiadas 
pela  comunidade.  Mesmo  quando  se  trata  dos  setores  mais 
tradicionalistas,  o  principio  da  heterogeneidade  continua  a  operar 
fortemente (HALL, 2003, p. 76).

Além disso, nas culturas em que aportaram a partir da diáspora negra, homens e 

mulheres encontravam sistemas de representações já postos, em que papéis de classe e 

de gênero já estavam constituídos. Assim, às reivindicações específicas das diferenças 

étnicas, ainda era preciso acrescentar a luta por políticas de reparação de desigualdades 

entre ricos e pobres e entre homens e mulheres.

Etnicidades  dominantes  são  sempre  sustentadas  por  uma  economia 
sexual  específica,  uma  figuração  especifica  de  masculinidade,  uma 
identidade  específica  de  classe.  Não  existe  garantia,  quando 

6



procuramos  uma identidade racial  essencializada da qual  pensamos 
estar  seguros  de  que  esta  sempre  será  mutuamente  libertadora  e 
progressista em todas as outras dimensões. Entretanto, existe sim uma 
política pela qual vale lutar (HALL, 2003, p. 347).

Por  fim,  este  autor  conclui  que  apesar  de  haver  experiências  negras 

historicamente  compartilhadas  (como  a  escravidão,  por  exemplo),  a  pluralidade  de 

antagonismos e diferenças no interior das culturas contribui para a dificuldade de se 

manter unidade no que diz respeito à reivindicação de políticas públicas voltadas aos 

negros, tendo em vista a complexidade das estruturas de subordinação que moldaram as 

diferentes formas de inserção, nas diferentes culturas, de homens e mulheres que, em 

princípio, partilham a experiência da diáspora negra.

A questão não é simplesmente que, visto que nossas diferenças raciais 
não nos constituem inteiramente, somos sempre diferentes e estamos 
sempre  negociando  diferentes  tipos  de  differences —  de  gênero, 
sexualidade,  classe.  Trata-se  também  do  fato  de  que  esses 
antagonismos  se  recusam  a  ser  alinhados;  simplesmente  não  se 
reduzem um ao outro, se recusam a se aglutinar em torno de um eixo 
único de diferenciação (HALL, 2003, p. 346).

O conservadorismo do Clube Treze de Maio era encarado por Alcione como 

algo normal, embora ela tenha tentado em certa ocasião transgredir às regras, porém 

acabou logo depois cedendo às imposições do clube que não permitia qualquer tipo de 

desvio, em especial em relação às roupas que os associados podiam ou não vestir nos 

eventos.

[...] Eu ganhei da minha mãe, na época do natal, um macacão tomara 
que caia, comprado na Elegância Feminina, e tinha uma festa aqui. E 
eu vim de macacão. Fiquei lá na calçada. Porque a pessoa que estava 
na porta disse assim pra mim: Alcione tu não pode entrar. E eu disse: 
Por quê? Porque tu tá de macacão. E a festa era de vestido. E daí, dali 
eu fui pra casa, troquei a roupa, e voltei e fiquei no baile. Mas, isso 
assim sabe realmente não me incomodou. Mas, eu ouço, hoje, amigos 
meus dizendo, por exemplo, que uma pessoa que era militar, que veio 
de Porto Alegre, e não trouxe o traje. Os homens só entravam de traje 
aqui, completo. Depois, uns anos depois, abriu pra um casaco, pra 
uma cor e a calça de outra. E às vezes, até com a gola na orelha, sem 
gravata, que ficou na moda. Mas, naquela época, ele veio pra Santa 
Maria, e só trouxe a roupa, que era uma roupa de gala do quartel que 
ele  pertencia,  e  não  poderia  frequentar  aquele  baile,  que  estava 
acontecendo aqui. E ele chegou e não permitiram que ele entrasse. 
Daí, ele voltou em casa, botou a roupa de gala do quartel e veio. E ele 
reclama disso com muita mágoa até hoje. Eu não tive esse tipo de 
sentimento.  (AMARAL,  Alcione  Flores  do.  Alcione  Flores  do 

7



Amaral: depoimento  [junho,  2013].  Entrevista  concedida  à  Giane 
Vargas Escobar. Santa Maria, 2013). 

Aqui se percebe o quanto “o corpo era também lugar de armazenamento de uma 

informação cultural que podia ser reutilizada” (BARBOSA, 2013, P. 26). Assim a roupa 

que uma determinada pessoa estava vestindo, aos olhos dos gestores e diretores de salão 

era uma forma de se comunicar, de se expressar ou de afrontar o coletivo. E no clube os 

associados só poderiam entrar extremamente alinhados, de acordo com padrões rígidos 

de vestimenta  e  de comportamento,  contrariando todos os estigmas  negativos  que a 

sociedade branca impunha aos negros.  

Esse sentimento de mágoa do amigo de Alcione muitas vezes é explicitado por 

alguns  participantes  das  Rodas  de  Lembranças  do  Museu Treze  de  Maio,  pois  não 

podiam frequentar o clube, não por tentar transgredir as regras e ter condições de voltar 

para casa, trocar de roupa e retornar, mas por não terem as mesmas condições materiais, 

econômicas  e  culturais  que  aquele  grupo  que  pertencia  ao  quadro  efetivo  de 

trabalhadores da ferrovia em Santa Maria tinham, ou seja, as identidades e as diferenças 

estavam ali  estabelecidas,  reafirmando o que Woodward (2000, p. 9) nos explica “a 

identidade   é,  assim,  marcada  pela  diferença”.  Era  uma  “elite  negra”  e  “os  outros 

negros” que não podiam frequentar “O Treze”, mas que buscavam também construir as 

suas formas de sociabilidade em outro lugar que marcou a história e a memória  da 

cidade de Santa Maria, o Clube União Familiar. 

Amaral  (2013)  destaca  ainda a  importância  do Clube Treze  de  Maio na sua 

formação e também na mobilidade social do grupo de jovens amigos no qual ela estava 

inserida, abordando dois tipos de educação, a formal e a informal, ambas constituidoras 

de sua personalidade. E para além da educação familiar foi dentro desse Clube que ela e 

seus amigos foram incentivados a ingressar em uma universidade pública, 

Os que fizeram vestibular  comigo,  eram assim:  eram sete  amigos, 
cinco negros e dois brancos.  Esses brancos eram militares, do Rio de 
Janeiro,  que  vieram  pra  Santa  Maria  fazer  o  curso  de 
aperfeiçoamento  de  sargento  do  exército.  E  aqui  eles  prestaram 
vestibular. Eles dançaram aqui no 13 de Maio, também. Eles tinham 
aquele viés do Rio de Janeiro, eles não se importavam muito com 
essa função do clube ser de negros. Então eles vinham aqui, vinham 
nas festas, faziam carnaval. Então, cinco negros e dois brancos, que 
fizeram vestibular no ano de 1972.  Então, eu lembro bem assim, era 
eu Alcione Flores do Amaral que fez o curso pra Letras (português – 
inglês).  A Neli  Flagra Ferraz,  que hoje é a minha comadre,  fez o 

8



vestibular  pra  Direito.  O  Nelson  Moura  dos  Santos,  que  fez  o 
vestibular pra Medicina. O Marcos Bittencourt, que fez o vestibular 
pra Engenharia Civil, e o... Agora eu não lembro o nome dele, a gente 
sempre chamou de Índio, que fez vestibular pra Veterinária. E todos 
eles frequentavam aqui, todos foram os aprovados. Os dois brancos 
não passaram, foram classificados, não é que não passaram, foram 
classificados. Então, aquilo foi uma vitória pro Clube. Então, o Clube 
fez uma comemoração, uma festa, em que nós fomos apresentados 
como  os  vestibulandos  aprovados  no  vestibular  da  Universidade 
Federal  de  Santa  Maria,  no  ano  de  1972.  Isto  é  muito  marcante, 
muito,  muito interessante.  (AMARAL,  Alcione Flores do.  Alcione 
Flores do Amaral: depoimento [junho, 2013]. Entrevista concedida à 
Giane Vargas Escobar. Santa Maria, 2013). 

Cidadania,  identidade  e  diferença  estavam em jogo naquele  lugar  que  sentia 

“orgulho dos seus” e que promoveu uma grande festa  para comemorar  a  aprovação 

daqueles jovens que pertenciam àquela Sociedade, conforme ressalta Alcione ao repetir 

que naquele Vestibular de 1972 “amigos brancos militares não passaram”, demarcando 

aí a diferença entre ser e pertencer a um grupo “vitorioso”, um grupo que era diferente, 

mesmo que fossem amigos e que esses amigos se identificassem de certa forma com 

aquele grupo étnico. 

Segundo Woodward (2000, p. 11) a identidade é marcada pela diferença, mas 

parece que algumas diferenças – neste caso entre grupos étnicos – são vistas como mais 

importantes  que  outras,  especialmente  em  lugares  particulares  e  em  momentos 

particulares, como neste episódio. São “identidades que adquirem sentido por meio da 

linguagem e dos sistemas simbólicos pelos quais elas são representadas”. Neste caso, os 

dois  militares  brancos  não  faziam parte  daquele  grupo,  embora  estivessem juntos  e 

fossem bem recebidos naquele clube social negro, inevitavelmente estavam separados. 

Liv  Sovik  (2011)9,  ao  ministrar  uma  palestra  com o  tema  "Os  Mecanismos 

Culturais da Discriminação Racial" nos explica que “a favela é um lugar que recebe 

bem  o  branco”  e  que  a  democracia  racial  existe  quando  o  branco  é  acolhido  em 

território negro. Sovik ressalta ainda, que 

“O problema  é  que  a  convivência  inter-racial  harmônica  acontece 
quase que invariavelmente quando o negro acolhe o branco em seu 
território afetivo, social, político ou cultural e o contrário dificilmente 
acontece. Isso resulta na figura do negro “fora de lugar”, em espaços 
brancos”. (SOVIK, 2011)

9 Palestra da professora do Programa de Pós-Graduação da Escola de Comunicação da UFRJ, Liv Sovik, 
abordando o tema "Os Mecanismos Culturais da Discriminação Racial", em 15 de julho de 2011. 
Disponível em: http://www.youtube.com/watch?v=gKWDJ_X3iNE. Acesso em: 23set2013.

9

http://www.youtube.com/watch?v=gKWDJ_X3iNE


Segundo Sovik (2011) “o branco dificilmente acha que está fora de lugar, pois 

as elites brancas acreditam que todos os espaços são seus”. Agora, entre os espaços 

brancos o negro não é bem recebido e as piadas racistas são ouvidas a todo momento, o 

“nós e eles” estão sempre presentes. 

No  caso  desta  análise,  busca-se,  então,  ouvir  as  mulheres  negras  que 

frequentaram o Treze, para perceber que tipo de negociações foram sendo feitas para 

que elas transitassem nos universos culturais que estavam postos na sociedade santa-

mariense e, ainda, no interior da uma organização clubista com papéis diferenciados 

dando conta de posições distintas  quanto ao gênero.  Em outras palavras,  trata-se de 

investigar sua percepção subjetiva de identidade negra no feminino e suas particulares 

formas de empoderamento social.

As Rodas de Lembranças do Museu Comunitário Treze de Maio

O Museu Comunitário Treze de Maio foi idealizado em 2001 pelo Movimento 

Negro local e alunos do Curso de Especialização em Museologia da UNIFRA10. Com 

certidão de nascimento datada de 20 de novembro de 200311 e sede materializada no 

mesmo local que um dia abrigou a terceira12 agremiação negra mais antiga do Estado, a 

Sociedade Cultural Ferroviária Treze de Maio (SCFTM), ou simplesmente “O Treze”, 

como ficou popularmente conhecida, completou 110 anos de história em 13 de maio de 

2013. 

Um dos eventos mais esperados a cada ano pelos dinamizadores do Museu e que 

se realiza no mês de novembro durante as comemorações alusivas do Dia Nacional da 

Consciência Negra é a Roda de Lembranças do Museu Treze de Maio, ganhando novas 

formas  e  novas  metodologias  de  animação  e  mobilização  dos  antigos  associados  e 

comunidade.  Em 2009, quando o Museu ainda não possuía perfil no Facebook e blog, 

10 O curso se realizou entre os anos de 2001 a 2002, no Centro Universitário Franciscano (UNIFRA), na 
cidade de Santa Maria (RS). O grupo de acadêmicos que idealizou o Museu Comunitário Treze de Maio 
em sala  de aula era  composto por quatro alunos:  Giane Vargas  Escobar,  João Heitor  Silva Macedo, 
Antonia Mariza P. Cesar e Jussara Lopes. 
11 MUSEU TREZE DE MAIO.  Estatuto de Organização. Capítulo I. Art. 1°. Santa Maria, RS. 20 de 
novembro de 2003.
12 Conforme o Cadastro Nacional de Clubes Sociais Negros (http://www.clubessociaisnegros.com.br), a 
agremiação negra mais antiga do Estado do Rio Grande do Sul (e  do Brasil)  é a Sociedade Floresta 
Aurora de Porto Alegre, fundada em 1872. O segundo Clube Social Negro mais antigo do estado é a 
Associação Satélite Prontidão, de 1902, também localizada na Capital gaúcha. 

10



os  convites  eram  efetuados  pessoalmente  e  por  email.  A  partir  de  2010,  além  de 

permanecer o convite pessoal, que não foi abolido, ainda se conta com a eficiência da 

comunicação nas redes sociais e a cada ano mais convidados aparecem para contar suas 

histórias, tornou-se um evento de expressiva relevância para o Museu.

E  foi  inspirado  na  oficina  “Roda  de  Lembranças  com  os  pescadores  de 

Sepetiba”, em 2009, durante a I Jornada Formação em Museologia Comunitária13, em 

Santa Cruz no Rio de Janeiro, que o Museu Treze de Maio inseriu na sua programação 

da  21ª  Semana  Municipal  da  Consciência  Negra,  em  Santa  Maria,  a  I  Roda  de 

Lembranças com os antigos sócios do Treze, realizada no dia 16 de novembro de 2009.

 O Museu Treze de Maio realiza há quatro anos esta atividade com antigos 

sócios do clube, com vistas a reconstituir seu patrimônio imaterial e deixar um registro 

“para  nunca  mais  esquecer”.  Uma  presença  marcante  nestes  eventos  é  a  da  figura 

feminina, mulheres negras que um dia frequentaram o clube Treze de Maio e que com 

sua visão de mundo contam e lembram fatos  que só encontros  coletivos  como este 

podem proporcionar. 

Assim,  o Museu adquiriu experiência  em realizar  este tipo de evento e,  ao 

longo de sua trajetória, tem agregado cada vez mais pessoas e a cada ano, públicos mais 

heterogêneos. No início somente com antigos sócios, na segunda edição despertou o 

interesse e foi notória a presença de estudantes e pesquisadores, bem como os familiares 

destes,  no  terceiro  e  no  quarto  ano  mais  jovens  participando  e  as  mulheres 

majoritariamente tomando para si a tarefa de transmitir essa memória coletiva. A IV 

edição  deste  evento  aconteceu  no  dia  16  de  novembro  de  2012,  durante  as 

comemorações alusivas à 24ª Semana Municipal da Consciência Negra de Santa Maria 

que teve como tema “Pretinhosidades”14. 

Este  evento  trouxe  também  as  “Rainhas  e  Princesas  do  Clube  Treze  de  

Maio”, pois  se  percebeu em atividades  anteriores  que  as  mulheres  negras  é  que se 

13 Giane Vargas Escobar, na qualidade de colaboradora voluntária e Diretora Técnica do Museu Treze de 
Maio participou deste evento apresentando trabalhos e ministrando palestras. 
14 O tema “Pretinhosidades” remete aos princípios e valores africanos: oralidade, diversidade, integração, 
ancestralidade, circularidade, corporeidade, comunitarismo, solidariedade. Conduzindo a sociedade santa-
mariense à memória de uma cultura construída, mantida e resistente ao longo destes quinhentos anos de 
luta.  Um  olhar  ressignificante  e  identitário  que  enlaça.  Disponível  em: 
http://museutrezedemaio.blogspot.com.br/2012/11/24-semana-da-consciencia-negra.html.  Acesso  em 
02jan2013. 

11



constituem  em  “guardiãs  da  memória”  do  Treze  e  que  seria  oportuno  ouvi-las, 

registrando suas falas  e ampliando suas vozes através dos recursos comunicacionais 

hoje disponíveis.  Desta forma,  prestou-se uma homenagem especial  àquele grupo de 

mulheres  negras  em um espaço  que  outrora  foi  um lugar  privilegiado  dos  homens 

negros, fato que se observa nos registros das carteirinhas, documentos administrativos e 

fichas de associados, em que as mulheres eram sempre dependentes, e quando separadas 

ou viúvas não podiam mais fazer parte do quadro de associados. 

Até  mesmo  a  ausência  delas  nas  galerias  de  fotos  dos  ex-presidentes  dos 

Clubes  Negros,  majoritariamente  masculinos,  dá  notícia  do  papel  coadjuvante  das 

mulheres negras que, por outro lado, figuravam com belos e impecáveis vestidos de 

festas, elegantemente vestidas nas inúmeras  fotografias dos bailes,  nos concursos de 

beleza,  organização exclusiva do Departamento Feminino  do Treze,  no auge de sua 

existência. E esta é a principal lembrança das mulheres que frequentam este evento, pois 

o imaginário contraria a regra, que relega à mulher negra inúmeros papéis secundários, 

subalternos, estigmatizados e estereotipados, ainda nos dias atuais, e assim se afirmam 

positivamente identidades negras no feminino.

Organizada  pelo  Núcleo  de  Documentação  e  Pesquisa  Étnico-histórica  do 

Museu  Treze  de  Maio15,  a  IV  Roda  de  Lembranças  contou  com  a  presença  de 

aproximadamente cinquenta pessoas. A expressiva participação do público se atribui 

também ao sucesso das postagens nas redes sociais, material gráfico cuidadosamente 

elaborado pelos próprios dinamizadores do museu e os inúmeros compartilhamentos de 

seus eventos na internet. 

Várias  metodologias  vêm  sendo  utilizadas  nas  Rodas  de  Lembranças  do 

Museu Treze de Maio no exercício constante de um “método maiêutico”, que segundo 

Varine (2012, p. 123-124) “exige tempo, constância na vontade política e individual, 

um rigor no respeito aos princípios (escuta, respeito das opiniões, debate mediatizado, 

devolução de validação dos resultados, etc)”. Contudo, a cada ano essas metodologias 

se modificam, pois surgem novas idéias e novos atores passam a integrar as ações do 

Museu, ressignificando a identidade cultural negra.

15 Sob a Coordenação da Arquivista Letícia Aguiar a partir de 2010 e mediada por Giane Vargas Escobar 
em todas as suas edições, desde 2009. 

12



Considerações Finais

O Museu Treze de Maio, enquanto lugar privilegiado de construção da memória 

e da história, bem como responsável pela difusão desta, não se limita à nostalgia do 

passado, ele age de maneira  pró-ativa (COSTA, 2008).  Ao buscar,  em suas práticas 

cotidianas, a igualdade de oportunidades e de direitos, o Museu suscita o debate e o 

confronto de idéias, tanto internamente quanto pelas redes sociais, pelas ruas e praças da 

cidade, fazendo destes genuínos espaços alternativos de educação extramuros escolares, 

e atuando no sentido de promover a renovação cultural da sociedade em que se encontra 

inserido.  

As reflexões abordadas neste estudo vêm demonstrar o caráter de formação e 

difusão de ideias  da internet  e dos instrumentos  midiáticos  de que hoje se dispõe e 

propor que através  deles  é  possível  trabalhar  na desconstrução  dos  estereótipos  que 

mantém os negros brasileiros à margem dos direitos devidos a todos os cidadãos. Trata-

se  da  subversão  dos  usos  hegemônicos  dos  meios  para,  reconhecendo-lhes  as 

possibilidades  educacionais,  empregá-los  a  favor  daqueles  que  se  reconhecem 

descendentes  de  africanos  e  que  se  negam  a  assimilar  ideias  e  conhecimentos 

depreciativos ao que vem da sabedoria construída a partir de suas raízes. 

Ao dar visibilidade a homens e mulheres negras, os espaços comunicacionais do 

Museu dão voz àqueles que historicamente vêm sendo alijados das pautas dos grandes 

conglomerados midiáticos, restritos a abordagens supostamente multiculturais, que mais 

das vezes se restringem a efemérides, como o Dia Nacional da Consciência Negra. E, 

assim  fazendo, reforçam  de  forma  positiva  identidades  culturais  que  só  se  viam 

representadas na mídia como 'singularidade étnica', em alteridade ao grupo hegemônico 

branco.  Nesse sentido, ao  reconstituir  e  fortalecer  identidades  negadas,  relegadas  às 

marcas da diferença, os espaços comunicacionais do Museu, como os proporcionados 

pelas Rodas de Lembranças, cumprem a sua vocação educacional, contribuindo para a 

difusão de um discurso próprio, ou seja, o contra-discurso.

Sabe-se que “branquitude é atributo de quem ocupa um lugar social no alto da 

pirâmide” (SOVICK, 2009, p. 50) e que a comunicação desempenha papel fundamental 

13



na desconstrução de estereótipos e estigmas negativos da população negra. Assim, ao 

realizar e divulgar por meio da internet as Rodas de Lembranças, o Museu Comunitário 

Treze de Maio cumpre seu papel na formação das identidades da população negra santa-

mariense,  em especial  das  mulheres  negras,  vindo ao  encontro  do  que  prevê  a  Lei 

10639/2003, ao envolver além de antigos sócios do Clube, os atuais personagens do dia 

a dia do Treze, a comunidade negra, estudantes e professores, que também encontram 

neste evento um meio de conhecer um pouco mais sobre as afro-brasileiras, a diáspora 

africana que se dirigiu ao Sul do país, suas apropriações e reinvenções em Santa Maria.

Referências bibliográficas

AMARAL, Alcione Flores do. Alcione Flores do Amaral: depoimento [junho, 2013]. 
Entrevista concedida à Giane Vargas Escobar. Santa Maria, 2013. 

BARBOSA,  Marialva.  História  da  Comunicação  no  Brasil. Petróplis,  RJ:  Vozes, 
2013.

COSTA, Heloisa Helena Fernandes Gonçalves da. Atribuição de valor ao patrimônio 
material e imaterial: afinal, com qual patrimônio nos preocupamos? In: CARVALHO, 
Claudia S. Rodrigues et al. (orgs). Um olhar contemporâneo sobre a preservação do 
patrimônio cultural material. Rio de Janeiro: Museu Histórico Nacional, 2008.

ESCOBAR, Giane Vargas.  Clubes Sociais  Negros: lugares  de memória,  resistência 
negra, patrimônio e potencial.  Dissertação (Mestrado Profissionalizante em Patrimônio 
Cultural). Santa Maria: UFSM, 2010.

GIACOMINI, Sonia Maria. A alma da festa: família, etnicidade e projetos num clube 
social da Zona Norte do Rio de Janeiro – o Renascença Clube. Belo Horizonte: Editora 
UFMG. Rio de Janeiro: IUPERJ, 2006. 308 p.

HALL, Stuart. Desestabilizando a Cultura. In: HALL, Stuart. Da diáspora. 
Identidades e mediações culturais. Organização Liv Sovik. Belo Horizonte: UFMG; 
Brasília: Representação da UNESCO no Brasil, 2003. p. 73-76.

____________. Que “Negro” é esse na Cultura Negra? In: HALL, Stuart. Da 
diáspora. Identidades e mediações culturais. Organização Liv Sovik. Belo Horizonte: 
UFMG; Brasília: Representação da UNESCO no Brasil, 2003. p. 335-349.

LUCAS,  Doroti  dos  Santos.  Doroti  dos  Santos  Lucas: depoimento  [junho,  2013]. 
Entrevista concedida à Giane Vargas Escobar. Santa Maria, 2013. 

14



SANTOS, José Antônio dos. Prisioneiros da História. Trajetórias intelectuais na 
imprensa negra meridional. 2011, 281 f. Tese (Doutorado em História). Programa de 
Pós-Graduação em História, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, PUCRS, 
Porto Alegre. 2011.

SOCIEDADE TREZE DE MAIO. Acta da Fundação. Santa Maria, 1903-1914.

SOVIK, Liv. Aqui ninguém é branco. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2009.

TOLENTINO, Reci M. A.  Reci Mauro Alves Tolentino: depoimento [junho, 2013]. 
Entrevista concedida à Giane Vargas Escobar. Santa Maria, 2013. 

VARINE, Hugues de.  Um instrumento do desenvolvimento: o museu. In VARINE, 
Hugues de. As raízes do futuro: o patrimonio a servico do desenvolvimento local. Trad. 
Maria de Lourdes Parreira Horta. Porto Alegre: Medianiz, 2012. p. 171-201.

WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. 
In SILVA, Tomás Tadeu da. (org.) Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 
culturais. Petrópolis: Vozes, 2000. p. 7-72.

15


	Resumo

