
1   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

EETTNNOOLLOOGGIIAA  DDAA  NNAATTUURREEZZAA  
 

ETHNOLOGY OF NATURE 
 

Andréia Momolli 1 

 
RESUMO 

O artigo problematiza a relação entre o natural e o cultural, explicitando-a como etnologia da 
natureza, de forma a desvelar a intimidade dessa associação, que, apesar de sofrer modificações, 
persiste como exploração do natural acompanhada de destruição da cultura. Justifica-se enquanto 
compreensão crítica da sociobiodiversidade, aclarando as perspectivas para a indissociável conexão 
do homem com a natureza, que revelam que a inabilidade do uso do natural implica em dificuldades 
às populações. Objetiva propor reflexão sobre o vínculo entre homem e natureza, inicialmente 
apenas esta como submissa às necessidades humanas e, com a constatação de sua intensa 
deterioração, como um problema político e de necessária regulamentação. Expõe a ascensão da 
ecologia como ciência e suas diferentes abordagens, inclusive a que vislumbra um futuro para a 
relação da humanidade com o meio como recíproca. Explicita a associação entre a destruição da 
natureza com as dificuldades das populações, exemplificada especialmente pela colonização da 
América Latina. Aponta outras searas de dominação do natural com consequências para o cultural: 
monocultura mental, desastres decorrentes de obras em áreas ambientais sensíveis, conflitos 
ambientais distributivos e sociedade de risco. A abordagem realizada é a indutiva, porquanto a 
relação entre natural e cultural é desde logo revelada. O procedimento é de pesquisa bibliográfica. 
A técnica é de fichamentos e resumos. 
 
Palavras-chave: natural; cultural; ecologia; dominação. 

 
ABSTRACT 

 
The article problematizes the relationship between the natural and the cultural, making it explicit 
as ethnology of nature, in order to reveal the intimacy of this association, which, despite 
undergoing modifications, persists as exploitation of the natural accompanied by the destruction of 
culture. It is justified as a critical understanding of sociobiodiversity, clarifying the prospects for 
the inseparable connection of man with nature, which reveal that the inability to use the natural 
implies difficulties for populations. It aims to propose reflection on the link between man and 
nature, initially only as submissive to human needs and, with the observation of its intense 
deterioration, as a political problem and of necessary regulation. It exposes the rise of ecology as a 
science and its different approaches, including the glimpse of a future for humanity's relationship 
with the environment as reciprocal. It explains the association between the destruction of nature 
and the difficulties of populations, exemplified especially by the colonization of Latin America. It 
points out other fields of natural domination with consequences for the cultural: mental 
monoculture, disasters resulting from works in sensitive environmental areas, distributive 
environmental conflicts and risk society. The approach taken is the inductive one, since the 
relationship between natural and cultural is immediately revealed. The procedure is bibliographic 
research. The technique is of records and summaries. 
 
Keywords: natural; cultural; ecology; domination. 

                                                 
1 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal de Santa Maria, 
Juíza Federal Substituta e membro do grupo de pesquisa Núcleo de Estudos Avançados em Processo 
Civil (NEAPRO) da Universidade Federal de Santa Maria. andreiamomolli@hotmail.com.  

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


2   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

 
 

INTRODUÇÃO 

 

A associação de cultura com a questão natural é uma construção do movimento 

ecológico. Moscovici, um de seus precursores, afirma que “eu compreendi que toda a 

destruição da natureza é acompanhada por uma destruição da cultura, todo ecocídio, 

como chamaremos em seguida, é, por certos aspectos, um etnocídio”.2 O exemplo mais 

nítido dessa afirmação é a colonização da América Latina, mas a ocorrência ainda se 

manifesta, quando se trata de grandes obras em áreas ambientais sensíveis ou de redução 

drástica da biodiversidade a partir da adoção de monocultura. É sobre a problemática da 

etnologia da natureza, ou seja, a compreensão da relação entre o natural e o cultural, que 

se passará a expor, no intuito de revelar que a inabilidade do uso do natural implica em 

dificuldades às populações, o que enseja compreensão crítica da sociobiodiversidade.  

Para tanto, estruturou-se o artigo em cinco capítulos. No primeiro, propõe-se uma 

reflexão entre o vínculo da natureza com o homem, inicialmente aquela apenas como 

utilidade humana. Segue-se, pela constatação da deterioração do natural como um 

problema político, à ascensão da ecologia como ciência, expondo-se, no segundo capítulo, 

a respeito da discussão ecológica. Na terceira parte, pretende-se desvelar perspectivas da 

relação do homem com a natureza, o que enseja que, no quarto capítulo, realize-se uma 

associação entre a exploração da natureza com as questões sociais. O objetivo da última 

parte da pesquisa diz respeito a esclarecer acerca do ecocídio e do etnocídio. A 

abordagem de pesquisa é indutiva, porquanto a relação entre natural e cultural é desde 

logo revelada. O procedimento é de pesquisa bibliográfica. A técnica é de fichamentos e 

resumos.  

 

1 A NATUREZA COMO UTILIDADE HUMANA 

 

François Ost, na obra ‘A natureza à margem da lei’, trata do vínculo entre o homem 

e o natural, identificando as suas possibilidades como natureza-objeto, natureza-sujeito e 

                                                 
2 MOSCOVICI, Serge. Natureza: para pensar a ecologia. Rio de Janeiro: Mauad X: Instituto Gaia, 
2007, p. 22. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


3   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

natureza-projeto. A natureza enquanto objeto diz respeito à visão utilitarista: conhecer e 

dominar para atender às necessidades humanas. Ocorre que, inicialmente, esse processo 

deu-se de forma lenta e permitiu a adaptação das espécies. Entretanto, antes mesmo da 

modernidade, fruto da constatação de que a natureza advém da criação e está submetida 

ao criador (influência das religiões judaicas e cristãs) houve uma nova ordem, que a 

submeteu. “Desde a origem, portanto, que o homem transforma o mundo que o rodeia. 

Transformação discreta e como que carregada de culpabilidade num primeiro tempo, que 

depressa se tornará brutal, maciça e dominadora”.3 

O Estado moderno pretendeu um domínio integral da natureza para criação de um 

outro mundo, mais avançado. Relegada a uma determinada quantidade de matéria, a 

natureza foi estudada no método, a fim de que suas leis gerassem certeza. Conforme Ost, 

“Descartes tomou o lugar do Criador e a matéria mecanizada fez recuar o caos natural”.4 A 

separação iniciada com os ideais religiosos ficou nítida nesse período, em que o homem 

supôs ser capaz de compreender absolutamente e dominar a natureza, transformando-a 

conforme sua utilidade, muitas vezes apenas imediata.  

Nesse mesmo período, ligando-se ao antropocentrismo e ao individualismo que 

passaram a viger, a utilização da propriedade passou a dar-se de maneira exclusiva, 

ascendendo a propriedade privada, ao invés da simultânea ou comunitária. Se inicialmente 

foi pensada enquanto enriquecimento pelo trabalho daquele que passa a possuir a terra 

exclusivamente, a apropriação da natureza pelo homem, legitimada pelo direito à 

propriedade privada, acabou por sacrificar a proteção da natureza, em nome da liberdade 

econômica e da rentabilidade. Entretanto, é esse mesmo proprietário exclusivo que 

também pode desempenhar o papel de guardião da natureza, devendo salvaguardar o 

patrimônio natural em que vive. E assim desenvolveram-se tanto legislações que 

reforçaram o direito à propriedade, quanto as que imputaram responsabilidade ao seu 

proprietário. 

O direito à propriedade exclusiva estabeleceu-se para além do domínio da terra. A 

patente surgiu como recompensa ao inventor, assegurando-lhe rendimentos, já que, na 

lição de Ost, ele era “concebido como proprietário de um produto ou de um processo da 

sua criação; daí se deduzia que tudo o que não era apropriável – e particularmente o 

                                                 
3 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 33. 
4 Ibidem, p. 41. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


4   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

imenso domínio do vivo – escapava ao monopólio conferido pela patente”.5 Com o passar 

do tempo, houve alterações no instituto, como também na relação da ciência com o 

natural. A patente representa uma fatia de mercado, retribuindo o investidor, reduzindo 

as distinções entre o patenteável e o não patenteável. Conforme Ost, as patentes 

ascenderam das plantas aos homens, dos microorganismos aos animais superiores, 

artificializando-se a natureza, não escapando qualquer ser vivo da lógica de conquista e 

apropriação.6 

Com a intensa deterioração da natureza resultante das já citadas formas de o 

homem com ela se relacionar, surge a discussão sobre a ecologia, inicialmente como 

problema político da sociedade, e após como objeto de regulamentação. O tema ecológico 

foi inserido no discurso político e passou a ser debatido pela opinião pública, para além 

dos momentos pré-eleição, inserido no dia-a-dia dos poderes legislativo e executivo e, 

especialmente, dos noticiários. A preocupação com a degradação da natureza e o pensar 

sobre as formas de diminuição e de solução passaram a ser pautas políticas. Sobre o 

movimento ecológico e sua relação com a política, explica Moscovici que ele se constituiu 

na ação: iniciado enquanto pequenos círculos intelectuais e grupos locais de defesa do 

meio ambiente, cristalizou-se em movimento social em torno da questão natural, que se 

tornou político. A popularidade instantânea ensejou que cada partido colocasse um pouco 

de verdade em suas tintas.7 

A ascensão do Estado intervencionista e seu caráter de transformação social explica 

a regulação jurídica da questão natural. Se ao mesmo tempo é poluidor, é também o 

Estado o responsável por evitar e punir atentados ao ambiente. Ost afirma que “sem 

dúvida, toda atividade humana é sempre, mais ou menos poluente; não se trata, 

evidentemente, de proibir tudo. No entanto, é preciso saber onde fica o limite”.8 O direito 

ambiental surge como direito administrativo, entretanto caracterizado por conter 

inúmeros conceitos vagos, dificultando o controle judicial da prática administrativa. Tais 

dificuldades geraram meios alternativos de regulação, daí tendo surgindo um direito 

                                                 
5 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 80. 
6 Ibidem, p. 83. 
7 MOSCOVICI, Serge. Natureza: para pensar a ecologia. Rio de Janeiro: Mauad X: Instituto Gaia, 
2007, p. 64. 
8 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 128. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


5   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

ambiental negociado. É nessa seara que a proteção ambiental encontra ainda mais limites. 

 

2 A DISCUSSÃO ECOLÓGICA 

 

A natureza gerada também diz respeito à ascensão da ecologia como ciência, que 

procurou impor uma visão global e dinâmica das relações entre as espécies e o ambiente. 

O termo foi proposto inicialmente por Ernst Haeckel, em 1986, e diz respeito à 

compreensão de que a história humana deve ser pensada nas relações entre sociedade e 

natureza. A sociedade passou a ser vista a partir da natureza e a importância da 

dinamicidade e da universalidade de seus processos para a existência humana, de forma 

que sua preservação importa para a continuidade da espécie no planeta. A discussão 

ecológica surge como resposta ética ao contexto de crença no caráter ilimitado dos 

recursos naturais e no poder da técnica para resolver os problemas ambientais e à 

mentalidade predatória da natureza fundada na ideologia progressista de superabundância 

da natureza.9 

 Efetivamente, o movimento surgiu enquanto antropocentrismo débil ou mitigado, 

para o qual a natureza merece proteção para satisfação das necessidades dos seres 

humanos. É no estabelecimento de limites e regras para a intervenção na natureza e o uso 

dos recursos naturais, a fim de garantir o bem da humanidade, que a ecologia encontrou 

seu primeiro impulso. A seguir, estabeleceram-se as éticas conservacionistas e as éticas 

preservacionistas. As primeiras dizem respeito a uma “proposta que tenta pensar a 

humanidade como um todo, visando à sua sobrevivência, mas não toma em consideração a 

preservação do ecossistema da Terra: busca a sobrevivência da civilização e não da 

biosfera natural”.10 Já, as éticas preservacionistas, referem-se aos valores não materiais 

da natureza, apontados como “valor científico e estético espiritual”.11 Três foram os 

modelos de ética preservacionista propostos: um primeiro que, nas palavras de Junges, “vê 

a importância da proteção da natureza para a formação e a consolidação da identidade 

civil e cultural de um grupo nacional”;12 outro, cita a imprescindibilidade do conhecimento 

da natureza na formação do caráter moral dos seres humanos; por fim, há o que conecta a 

                                                 
9 JUNGES, José Roque. (Bio)ética Ambiental. São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010, p. 17 e 18. 
10 Ibidem, p. 20. 
11 Ibidem, p. 21. 
12 Ibidem, p. 21. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


6   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

preservação do belo natural e o caráter dos seres humano, ressaltando a fruição das 

belezas naturais. Para Junges, este modelo “defende o valor intrínseco da natureza e não 

apenas o simbólico, a harmonia e o equilíbrio das belezas naturais, protegidas por si 

mesmas e não por seu valor instrumental”.13 

Os próximos passos do movimento ecológico inauguram uma nova possibilidade de 

relação entre o homem e o natural, dita por Ost como natureza-sujeito. Passa-se a pensar 

a natureza como titular de direitos, enquanto o ser humano passa a ter deveres diante 

dela. É o biocentrismo. Na obra já citada, Ost afirma que “tudo começa, de facto, em 

Serres como em Meyer Abich, por um apelo ao cessar-fogo, à instauração de uma paz com 

a natureza (ou, no pior dos casos, de uma guerra legalizada, enquadrada pelo direito e 

pelo contrato”.14 Serres argumentou, a partir da constatação ecológica e do evolucionismo 

histórico, que a natureza teria aptidão para ser considerada pelo direito.  

O biocentrismo pode ser visto sob a ótica mitigada, em que privilegia entidades 

individuais. Para Junges, o biocentrismo mitigado “parte do princípio de que todo sujeito 

de vida merece consideração moral”,15 sendo considerado sujeito de vida todo ser que 

possui um ponto de vista sobre a sua própria vida, à base da qual a vida por suas sensações 

pode aparecer melhor ou pior para quem a vive, independentemente dos significados de 

utilidade para os outros, ou aquele que é capaz de sentir dor e prazer, ou, para P. W. 

Taylor, todo ser biologicamente organizado, independentemente de ter sensações ou 

preferências de bem-estar. Há correntes, entretanto, que entendem o biocentrismo de 

forma global ou ecocêntrica, de caráter fortemente antiantropocêntricas e holítistcas, 

focadas nas totalidades e nos processos naturais irredutíveis aos seus componentes. Não 

distinguem entre humanos e não humanos. 

Para além do biocentrismo, do antropocentrismo e do ecocentrismo, Junges cita 

tendências muito mais radicais, ditas Ecologias Críticas. Trata-se da Ecologia Profunda 

(deep ecology), do Ecofeminismo e do Ecomarxismo. A deep ecology pretende uma 

modificação do modo de viver e sentir do ser humano em relação ao meio ambiente, que 

“tem com a natureza uma relação emotivo-afetiva, mais do que ético-civil, ético-

                                                 
13 JUNGES, José Roque. (Bio)ética Ambiental. São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010, p. 23. 
14 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 193. 
15 JUNGES, José Roque. (Bio)ética Ambiental. São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010, p. 24. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


7   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

intelectual ou ético-estética”.16 Assume-se uma perspectiva holística, modificando a 

sensibilidade humana, alcançando-se um ser humano novo e diferente. Junges diz que 

“assim surge um ser humano ecóico em vez de egoico, que se compreende essencialmente 

como um ser em relação”.17 A percepção da ecologia profunda é espiritual, concebendo-se 

o espírito humano como modo de consciência em que ele tem sensação de pertinência com 

o cosmos como um todo. 

O Ecofeminismo afirma que há uma correspondência cultural entre a dominação da 

mulher e a dominação da natureza, sublinhando o caráter e o significado das relações 

entre como se trata a mulher e a natureza. Junges diz que o movimento pretende “apontar 

uma íntima dependência entre a sociedade patriarcal e a subjugação da natureza”.18 A 

corrente Ecomarxista ressalta a relação do capitalismo com a natureza, o primeiro 

usufruindo desta como espaço em que obtém recursos e onde rejeita os descartes. Para 

estes pensadores, haveria uma segunda contradição entre o funcionamento da economia e 

suas condições externas de produção, para além da mais-valia entre capital e trabalho, 

que diz respeito ao conflito mortal entre capitalismo e natureza, esta dominada por 

aquele. A apropriação autodestrutiva da natureza pelo capitalismo produz crises de custos 

pelo aumento dos custos ambientais, diante da exploração e degradação do meio 

ambiente.19 

 

3 A RELAÇÃO ENTRE HOMEM E NATUREZA 

 

 Ost ressalta que as duas já citadas formas de vínculo entre o homem e o natural 

não indicam qualquer perspectiva. Propõe que se pense a natureza-projeto que, a partir 

da relação entre sujeito e natureza, de forma aberta, mas não que os confunda, vislumbra 

o futuro. A essa rede de relações, Ost denomina ‘meio’. Para o autor, “o meio é projecto: 

esse campo de possibilidades que nós somos”.20 E esse projeto para o meio passa por três 

etapas, quais sejam, a busca de um saber interdisciplinar, a etapa ética e a jurídica. O 

                                                 
16 JUNGES, José Roque. (Bio)ética Ambiental. São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010, p. 32. 
17 Ibidem, p. 33 
18 Ibidem, p. 34. 
19 Ibidem, p. 36 
20 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 274. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


8   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

saber interdisciplinar liga-se à emergência da complexidade. Ost ensina que a falência da 

separação entre homem e natureza enseja a adoção de uma epistemologia da 

complexidade, que considera a diferença de níveis e as relações de circularidades entre 

eles, opondo-se ao método cartesiano, identitário e linear.21  

 A ecologia, para Capra, é o “estudo das relações que interligam todos os membros 

do Lar Terra” 22 e, conforme o mesmo autor, “a perspectiva de rede tornou-se cada vez 

mais fundamental na ecologia”.23 Propõem os ecólogos uma nova investigação, que diz 

respeito à inter-relação entre sociedade e meios. O saber interdisciplinar é o caminho para 

que se encontre o meio justo, aquele em que o homem e a natureza têm relações 

adequadas e dialéticas, porquanto reconhecida a complexidade que lhe é inerente. A 

etapa ética do projeto diz respeito às mudanças do agir humano, para além do despertar 

da consciência individual, mas como uma responsabilidade coletiva pelos efeitos 

decorrentes da relação do humano com o natural. Se ainda não definida estritamente, 

pode-se afirmar que essa responsabilidade ética tem relação com a fragilidade da natureza 

e a assimetria na relação dela com os humanos. Associa-se o respeito à natureza com a 

preservação das gerações futuras, sendo o pacto intergeracional o seu fundamento. 

No que se refere à etapa jurídica, ressalta-se a necessidade de se pensar um 

estatuto jurídico do meio, que atente à globalidade e à complexidade, que reconheça o 

caráter dialético da relação entre homem e natureza, não traduzido como domínio de um 

sobre o outro. Indispensável que considere a capacidade de regeneração dos recursos 

naturais quando tratar de desenvolvimento sustentável, bem como que sublinhe as 

responsabilidades advindas do pacto intergeracional. O que se faz ressaltar é a percepção 

de que a relação do homem com a natureza é de reciprocidade, de diálogo, nem de 

domínio de um sobre o outro, nem de indistinção entre eles. Se é certo que fatalidades 

decorrem de desastres naturais, também o homem utiliza predatoriamente os recursos da 

natureza, situações indesejáveis que, sob o prisma do saber, da ética e do jurídico 

merecem preocupação e amparo. O intervir no natural afeta o homem e gera 

consequências na respectiva cultura. Demonstrar que a relação entre homem e natureza é 

                                                 
21 OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995, p. 280. 
22 CAPRA, Fritjof. A teia da vida. Uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. São Paulo: 
Editora Cultrix, 2004. Não paginado. 
23 Ibidem, não paginado. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


9   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

dialética e prospectiva é o norte do movimento ecológico e a sua verificação no mundo 

concreto é cada vez mais perceptível. 

 

4 A EXPLORAÇÃO DA NATUREZA E A QUESTÃO SOCIAL 

 

Compreendida a evolução do pensar homem e natureza, foca-se na relação entre a 

destruição da natural e suas consequências para a cultura, e vice-versa. O reconhecimento 

de que toda devastação do ambiente significa também um desastre cultural é a temática 

da etnologia da natureza, que pretende alertar para as dificuldades trazidas às populações 

pela alteração do meio. A política ecológica identifica a questão natural como a questão 

social atual, revelando as consequências da inabilidade com a natureza para o homem. O 

grande exemplo diz respeito à colonização da América Latina e a respectiva ascensão da 

Europa. Para além da exploração da natureza, os continentes-colônia desapareceram no 

cenário mundial, passando a ser extensão dos países dominantes. A cultura neles 

existentes foi relegada à condição de selvageria, sendo os conquistadores aqueles que 

trazem a civilidade, facultada a possibilidade de uso de violência, se necessário. Os índios 

não foram considerados homens, com alma e raciocínio, mas sim seres inferiores, sujeitos 

à dominação, em relação à qual nenhuma atitude protetiva foi considerada. A usurpação 

dos recursos naturais nas Américas foi acompanhada por uma hierarquização entre os 

homens, justificando-se a exploração da natureza pela suposta superioridade de intelecto 

e cultura dos conquistadores. 

Entretanto, fato é que a situação dos índios piorou sobremaneira com a 

modernidade, o que sinaliza que a civilidade trazida pelos europeus não se refletiu em 

condições de vida melhores para aqueles que moravam nas Américas. Dussel denuncia que, 

“durante cinco séculos, toda a modernidade permanecerá nesse estado de consciência 

ético-política em situação ‘letárgica’, como ‘adormecida’, sem ‘sensibilidade’ perante a 

dor do mundo periférico do Sul”.24 Bartolomé de las Casas é citado por Dussel como aquele 

que desenvolve o primeiro anti-discurso filosófico da modernidade inicial, fazendo severa 

crítica à Europa. 

                                                 
24 DUSSEL, Enrique. Meditações anti-cartesianas sobre a origem do anti-discurso filosófico da 
modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do 
Sul. Coimbra: Edições Almedina S/A, 2009, p. 302. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


10   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

 
De uma forma estritamente filosófica, argumentativa, Bartolomé refuta a) 
a pretensão de superioridade da cultura ocidental, da qual se deduz a 
barbárie das culturas indígenas; b) com uma posição filosófica sumamente 
criativa, define a diferença clara entre b1) outorgar ao Outro (ao índio) a 
pretensão universal da sua verdade, b2) sem deixar de afirmar 
honestamente a própria possibilidade de uma pretensão universal de 
validade na sua proposta a favor do Evangelho; e, por último, c) demonstra 
a falsidade da última causa possível de fundamentação da violência da 
conquista, a de salvar as vítimas dos sacrifícios humanos, por ser contra o 

direito natural e injusta sob qualquer ponto de vista.25 

 

Ocorre que até agora não houve a efetiva reinstalação da América Latina na 

geopolítica mundial e o sentimento colonial floresce com facilidade. Se a independência 

política se deu há largo espaço temporal, o debate civilizatório, suprimido tanto na 

colônia, quanto nos Estados independentes, através do genocídio, da evangelização, da 

tutela estatal indígena, do assimilacionismo, recém ganha espaço, forçando soluções 

políticas e econômicas de descolonização.  

 
Hoje, devido à renovada eficácia das lutas dos povos indígenas e 
afrodescendentes, o debate civilizatório está na agenda política e se 
manifesta através de dualidades complexas ancoradas em universos 
culturais e políticos muito distintos. Não se tratam de diferenças culturais 
sempre presentes no seio de qualquer universo civilizatório, mas de 
diferenças culturais entre universos civilizatórios distintos. (...) Este 
debate é muito promissor, em especial porque tende a desmentir as teses 
conservadoras de “choque civilizatório”. Ao contrário, parece se 
encaminhar para a promoção de uma interculturalidade igualitária, um 
encontro verdadeiramente pós-colonial. Das dualidades, uma vez 
reconhecidas como diferenças iguais, emergem criativas mestiçagens 

conceituais, teóricas e políticas (em livre tradução).26 

 

Nessa seara de dominação, pode-se ir além do movimento decolonial e 

compreender que o subjugo dos saberes locais por políticas de eliminação são um risco à 

                                                 
25 Ibidem, p. 303. 
26 SANTOS, Boaventura de Souza. Refundación del Estado en América Latina. Perspectivas desde 
una epistemología del Sur. Lima: Instituto Internacional de Derecho y Sociedad; Programa 
Democracia y Transformación Global, 2010, p. 60. 
No original: Hoy, debido a la renovada eficacia de las lutas de los pueblos indígenas y 
afrodescendientes, el debate civilizatorio está en la agenda política y se manifiesta a través de 
dualidades complejas ancladas en universos culturales y políticos muy distintos. No se trata de 
diferencias culturales siempre presentes en el seno de cualquier universo civilizatório, sino de 
diferencias culturales entre universos civilizatorios distintos. (...) Este debate es muy promissório, 
en especial porque tende a desmentir las tesis conservadoras del “choque de civilizaciones”. Al 
contrario, parece encaminarse a la promoción de una interculturalidad igualitaria, un encuentro 
verdadeiramente poscolonial. De las dualidades, una vez reconocidas como diferencias iguales, 
emergen creativos mestizajes conceptuales, teóricos y políticos. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


11   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

sobrevivência humana, na medida em que impõe o que Shiva denomina de monoculturas da 

mente, consequência do fim da riqueza natural e da insustentabilidade dela decorrente. 

No ponto, Shiva denuncia que a interação dos saberes locais com o saber ocidental enseja 

o seu desaparecimento. Ela explica que o sistema dominante de globalização também é um 

saber local que, entretanto, nasceu de uma cultura dominadora e colonizadora, impondo o 

não existir, o não ver aos demais. A tradição ocidental, conforme a autora, se propagou 

pelo mundo todo por meio da colonização intelectual.  

 
O universal deveria disseminar-se imparcialmente. O local globalizador 
espalha-se pela violência e pela deturpação. O primeiro plano da violência 
desencadeada contra os sistemas locais de saber é não considerá-los um 
saber. A invisibilidade é a primeira razão pela qual os sistemas locais 
entram em colapso, antes de serem testados e comprovados pelo 
confronto com o saber dominante do Ocidente. A própria distância elimina 
os sistemas locais da percepção. Quando o saber local aparece de fato no 
campo da visão globalizadora, fazem com que desapareça negando-lhe o 
status de um saber sistemático e atribuindo-lhe os adjetivos de “primitivo” 
e “anticientífico”. Analogamente, o sistema ocidental é considerado o 

único “científico” e universal.27 

  

Além da invisibilidade, a monocultura mental surge a partir do desaparecimento das 

alternativas ao saber dominantes, apagando ou destruindo a realidade que elas tentam 

representar, assim como a monocultura de espécie destrói as condições de existência de 

diversas espécie. E esse saber dominante/científico está ligado ao mercado, que tem na 

uniformidade a sua riqueza. Maximiza-se o lucro com a extração das espécies 

comercialmente valiosas e ignora-se a sua ligação com o sistema florestal, 

desestabilizando os ecossistemas. Conforme Shiva, “a administração ‘científica’ das 

florestas tem, por conseguinte, uma clara tendência anti-natureza e uma inclinação 

evidente pelos objetivos industriais e comerciais, aos quais a floresta natural deve ser 

sacrificada”.28  A agricultura científica destrói espécies que podem ser utilizadas como 

alimento, apesar de não serem atraentes ao mercado, e a silvicultura científica exclui as 

funções de produção de alimento da floresta.29  

Para além de destruir as alternativas, a monocultura acaba com a sua base e não 

                                                 
27 SHIVA, Vandana. Monoculturas da mente. Perspectivas da Biodiversidade e da Biotecnologia. São 
Paulo: Editora Gaia Ltda, 2003, p. 22 e 23. 
28 SHIVA, Vandana. Monoculturas da mente. Perspectivas da Biodiversidade e da Biotecnologia. São 
Paulo: Editora Gaia Ltda, 2003, p. 37. 
29 Ibidem, p. 39. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


12   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

consegue se reproduzir de forma sustentável. Essa uniformização é contrária aos processos 

naturais e somente o saber local tem condição de resistir à destruição ecológica advinda 

das monoculturas. A pluralidade de caminhos descartada pelo saber dominante, que gera 

uma monocultura mental, torna o sistema insustentável, o que é já visível no aumento das 

pragas em lavouras e no declínio dos micronutrientes, exemplificativamente, e impõe 

insegurança alimentar.  

 
No caso em tela, a relação entre o ser humano e seu entorno, isto é, a 
biodiversidade, propicia o surgimento de culturas que são transmitidas de 
gerações em gerações, formando um ethos cultural com especificidades 
bem particulares, isto é, sua sobrevivência no sentido comunitário é 
pressuposto do uso e conservação da biodiversidade de forma 

sustentável.30 

 

É a partir dessa relação que se mantém a continuidade da vida, seja a biosfera, 

pela constância do equilíbrio físico-químico, seja pela permanência regular da disposição 

dos mananciais hídricos, mantendo a fertilidade do solo e a continuidade da capacidade 

produtiva, o que significa a manutenção e conservação dos biomas nos quais o ser humano 

se insere. 

 

5 O ECOCÍDIO E O ETNOCÍDIO 
 
Os desastres decorrentes de grandes obras em áreas ambientais sensíveis são 

visíveis demonstrações das consequências para as populações da exploração ambiental. Em 

texto publicado no jornal El País Brasil pela jornalista Eliane Brum, a Procuradora da 

República Thais Santi conta o etnocídio decorrente da construção da Usina de Belo Monte, 

bem explicitando a relação entre a degradação do ambiente e o flagelo para os habitantes 

da região, e ainda o qualifica como “num mundo em que tudo é possível”, remetendo às 

lições de Hannah Arendt.  

 
[...] E aqui, o que Belo Monte faz a esse processo de desestruturação 
iniciado com a Transamazônica é acelerá-lo a um ritmo insustentável para 
os indígenas. E talvez seja essa a justificativa para as suspensões das 
decisões judiciais, e de a Lei não se aplicar aqui. O que me assusta é a 
forma como a sociedade naturaliza esse processo com uma visão de que é 
inevitável que os indígenas venham a ser assimilados pela sociedade 

                                                 
30 ARAUJO, Luiz Ernani Bonesso de. O direito da sociobiodiversidade. In: TYBUSCH, Jerônimo 
Siqueira (...) [et al] (Org.). Direitos Emergentes na Sociedade Global. Anuário do Programa de Pós-
Graduação em Direito da UFSM. Ijuí: Ed. Unijuí, 2013. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


13   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

circundante, pela sociedade hegemônica. E aceitar que Belo Monte vai 
gerar a perda de referências e conhecimentos tradicionais com relação à 
Amazônia, a perda de outras formas de ver o mundo que poderiam ser 
formas de salvação, mesmo, do futuro. Então, esse processo de etnocídio é 
naturalizado e, por ser naturalizado, não dói para as pessoas. Não dói o 
fato de os índios estarem morrendo. Numa sociedade de consumo, desde 
que não se perca o eu hegemônico de cada um, a morte cultural de um 
povo não dói. Então, o que eu sinto é isso: é extremamente assustadora a 
forma como a sociedade aceita esse processo.31 

 

Santi esclarece que as populações indígenas estão desestruturadas a partir da 

introdução indiscriminada de bens de consumo como ressarcimento previsto no Plano 

Emergencial, sem a realização de programas específicos para cada etnia ou fortalecimento 

de sua condição tradicional. Os indígenas da região passaram a depender do 

empreendedor, que passou a prover assistencialmente as aldeias. O Plano Emergencial 

representou a fragmentação da população indígena da região, revelada na perda da 

autoridade dos caciques, no aumento do alcoolismo, nos conflitos entre indígenas, no 

incremento do preconceito na cidade entre os não índios. Para a Procuradora, “os índios se 

enfraqueceram, se fragmentaram socialmente, a capacidade produtiva deles chegou a 

zero, os conflitos e o preconceito aumentaram”.32 

Ressalte-se também, como reveladores das relações entre natureza e comunidades, 

os conflitos ambientais distributivos, que são resultado das desigualdades sociais em torno 

do acesso e da utilização dos recursos naturais. A ideia de pegada ecológica, que diz 

respeito ao quanto de natureza se precisa para a manutenção do padrão de vida, explicita 

que o uso indiscriminado do meio sequer intenta prover a subsistência da humanidade, mas 

garantir um sobrelevo de consumo para parcela da população. Destrói-se a natureza não 

como forma de manter a vida, mas sim o sistema hegemônico. O ecocídio não visa a 

suficiência, mas a eficiência, e assim compromete a sobrevivência. Sen, inclusive, cita as 

diversidades no ambiente físico como uma das contingências que resultam em variações na 

conversão da renda em qualidade de vida.33 

Por fim, cabe a citação da caracterização da sociedade como sociedade de risco, 

que, conforme Porto-Gonçalves, “traz um componente interessante para o debate acerca 

                                                 
31 BRUM, Eliane. Belo Monte: a anatomia de um etnocídio. El País, Brasil, 01 dez. 2014. Disponível 
em: <https://brasil.elpais.com/brasil/2014/12/01/opinion/1417437633_930086.html>. Acesso em: 
07 ago. 2018.  
32 Ibidem.  
33 SEN, Amartya. A ideia de Justiça. São Paulo: Companhia das Letras, 2011, p. 289. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais
https://brasil.elpais.com/brasil/2014/12/01/opinion/1417437633_930086.html


14   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

do desafio ambiental, na medida em que aponta para o fato de que os riscos que a 

sociedade contemporânea corre são, em grande parte, derivados da própria intervenção da 

sociedade humana no planeta (reflexividade)”.34 Trata-se de compreender que são os 

efeitos da própria ação humana na natureza que sobrelevam os riscos de desastres e suas 

consequências para as comunidades, inclusive a eliminação das culturas, impondo-se a 

adoção de outros valores para a humanidade superar o desafio ambiental – citados pelo 

mesmo autor como “solidariedade, generosidade, equidade, liberdade, democracia de alta 

intensidade”.35 A espécie humana deverá se autolimitar politicamente, construção essa a 

ser feita por meio do diálogo de saberes entre diferentes modalidades de produção de 

conhecimento, dentro de uma cultura ou entre culturas distintas. 36 

 

CONCLUSÃO 

 
A questão natural é apontada como a questão social atualmente e enseja que se 

compreenda a sociobiodiversidade de forma crítica. A relação da natureza com o humano, 

modificada ao longo do tempo, cada vez mais se estreita, tendo a exploração da natureza 

consequências imediatas para as populações. Se inicialmente havia uma visão meramente 

utilitarista do natural, o que se percebe hoje é que a destruição da natureza reflete 

instantaneamente na cultura, gerando novas perspectivas para a política e para o 

movimento ecológico. A submissão da natureza ao homem foi intensificada com a expansão 

das religiões judaica e cristã e, no Estado moderno, culminou na tentativa de domínio 

integral para criação de um mundo mais avançado. A ascensão da propriedade privada 

sacrificou a natureza, por um lado, extraindo-se dela toda a rentabilidade possível, mas 

por outro permitiu sua salvaguarda, quando o proprietário se reconhecia como seu 

guardião. E isso também se fez para além do domínio da terra, alcançando os seres vivos, 

sujeitos muitas vezes ao regime de patentes. 

A partir da verificação da intensa deterioração do natural, passou-se a discutir 

sobre a ecologia, inicialmente no âmbito político, mas também como objeto de 

normatização. O Estado intervencionista viu-se diante da inevitabilidade da expedição da 

                                                 
34 PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A globalização da natureza e a natureza da globalização. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006, p. 69. 
35 Ibidem, p. 72 e 73. 
36 Ibidem, p. 75. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


15   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

legislação ambiental, que, muitas vezes, foi enriquecida de conceitos vagos, dificultando a 

proteção judicial. Surgiu o direito ambiental negociado, em que ainda mais foi relativizada 

o caráter protetivo ao meio. A ascensão da ecologia como ciência deu-se no final do século 

XX, focando-se na compreensão da história humana a partir das relações entre sociedade e 

natureza. Inaugurado como antropocentrismo mitigado, foi inicialmente tratada como a 

necessidade de proteção do natural para a continuidade da fruição humana, seja a partir 

de éticas conservacionistas, em que se busca a sobrevivência da civilização, seja de éticas 

preservacionistas, que ressaltaram os valores não materiais da natureza – científico e 

estético espiritual. 

Novas facetas do movimento ecológico surgiram e passaram a considerar a natureza 

como detentora de direitos – é o biocentrismo, que tanto diz respeito à consideração de 

que todo sujeito de vida merece consideração moral, como à forma global ou ecocêntrica, 

que foca nas totalidades e nos processos. Ainda mais radicais, a Ecologia Profunda defende 

um novo ser humano, que tenha uma relação emotivo-afetiva com o natural, o Ecofemismo 

afirma que há uma correspondência cultural entre a dominação da mulher e a dominação 

da natureza, e o Ecomarxismo propõe que o capitalismo significa a dominação da natureza 

a serviço do capital. Já na tentativa de propor um futuro para a relação do homem com o 

natural, parte do movimento ecológico passou a expor novas possibilidades, que passam 

por um saber interdisciplinar, uma etapa ética e uma etapa jurídica. O primeiro impõe que 

aquela seja dialética e adequada; a segunda, ressalta a responsabilidade coletiva pelos 

efeitos dela decorrentes; a última, determina que se pense sobre um estatuto jurídico do 

meio, que considere o seu caráter global e complexo, sem hierarquização na relação. 

Essa evolução do pensar não afastou as consequências do destruir da natureza para 

a cultura e vice-versa. A inabilidade do homem no uso do natural traz-lhe inúmeras 

dificuldades, visíveis quando se fala nos resultados da colonização da América Latina. A 

exploração da natureza foi acompanhada pelo dizimar do saber local, sendo um 

indispensável e complementar ao outro. A suposta superioridade do intelecto e da cultura 

dos conquistadores era a justificativa para a usurpação dos recursos, o que somente piorou 

as condições de vida da população que nela vivia. Nesse mesmo soar é que se dá o 

processo de formação de monocultura mental, com a homogeneização dos saberes e 

eliminação das condições de existência de diversas espécies, tudo ligado ao mercado e no 

intuito de maximização dos lucros, de forma desatenta à sustentabilidade e ensejando 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais


16   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

risco à segurança alimentar. A não eliminação da biodiversidade é que mantém a 

continuidade da vida e da capacidade produtiva, com a conservação dos biomas nos quais o 

ser humano se insere. 

A exploração do ambiente também provoca desastres. O etnocídio ocorrido em 

razão da construção da Usina de Belo Monte, assim denunciado pela Procuradora da 

República Thais Santi, explicita que a destruição do meio implica em desestruturação das 

populações locais, que se tornam fragmentadas socialmente e sem capacidade produtiva. 

Os desastres ainda são revelados pelos conflitos ambientais distributivos, em que o acesso 

e a utilização dos recursos naturais são resultado das desigualdades sociais. Também com 

vista à satisfação do mercado, a destruição do mercado implica em eficiência e não em 

suficiência, influindo diretamente na qualidade de vida das populações. A sociedade de 

risco representa o reflexo imediato da ação do homem em face do natural e enseja que se 

adotem novos valores para a superação do desafio ambiental.  

É de se compreender, portanto, que a relação do homem com a natureza tem se 

modificado, novas perspectivas de pensar foram desenvolvidas, mas segue presente a 

exploração do natural acompanhada indispensavelmente de uma destruição da cultura. 

Essa percepção proposta pelo estudo da etnologia da natureza ressalta a intimidade dessa 

associação e revela as dificuldades às populações a partir da inabilidade do uso do natural. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ARAUJO, Luiz Ernani Bonesso de. O direito da sociobiodiversidade. In: TYBUSCH, Jerônimo Siqueira 
(...) [et al] (Org.). Direitos Emergentes na Sociedade Global. Anuário do Programa de Pós-
Graduação em Direito da UFSM. Ijuí: Ed. Unijuí, 2013. 
 
BRUM, Eliane. Belo Monte: a anatomia de um etnocídio. El País, Brasil, 01 dez. 2014. Disponível em: 
<https://brasil.elpais.com/brasil/2014/12/01/opinion/1417437633_930086.html>. Acesso em: 07 
ago. 2018.  
 
CAPRA, Fritjof. A teia da vida. Uma nova compreensão científica dos sistemas vivos. São Paulo: 
Editora Cultrix, 2004. 
 
DUSSEL, Enrique. Meditações anti-cartesianas sobre a origem do anti-discurso filosófico da 
modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do 
Sul. Coimbra: Edições Almedina S/A, 2009. 
 
JUNGES, José Roque. (Bio)ética Ambiental. São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010. 
 
MOSCOVICI, Serge. Natureza: para pensar a ecologia. Rio de Janeiro: Mauad X: Instituto Gaia, 2007. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais
https://brasil.elpais.com/brasil/2014/12/01/opinion/1417437633_930086.html


17   

ISSN 2238-9121 

 
Dias 2 e 3 de setembro de 2019 - Santa Maria  / RS                      UFSM - Universidade Federal de Santa Maria 

 

Anais do 5º Congresso Internacional de Direito e Contemporaneidade:  
mídias e direitos da sociedade em rede (2019)   

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais  

 
OST, Fraçois. A natureza à margem da lei. A Ecologia à prova do Direito. Lisboa: Instituto Piaget, 
1995. 
 
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A globalização da natureza e a natureza da globalização. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 
 
SANTOS, Boaventura de Souza. Refundación del Estado en América Latina. Perspectivas desde una 
epistemología del Sur. Lima: Instituto Internacional de Derecho y Sociedad; Programa Democracia y 
Transformación Global, 2010. 
 
SEN, Amartya. A ideia de Justiça. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 
SHIVA, Vandana. Monoculturas da mente. Perspectivas da Biodiversidade e da Biotecnologia. São 
Paulo: Editora Gaia Ltda, 2003. 

https://www.ufsm.br/cursos/pos-graduacao/santa-maria/ppgd/congresso-direito-anais

