
UNIVERSIDADE FEDERAL DE SANTA MARIA 

CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS E HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 
 

 

 

 

 

 

 

Marlete Golke 

 

 

 

 

 

O PENSAMENTO ANTROPOLÓGICO DE EMÍLIO WILLEMS NA 

HISTÓRIA INTELECTUAL DO BRASIL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Santa Maria, RS 

2016





Marlete Golke 

 

 

 

O PENSAMENTO ANTROPOLÓGICO DE EMÍLIO WILLEMS NA HISTÓRIA 

INTELECTUAL DO BRASIL 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Curso de Mestrado do 

Programa de Pós-Graduação em História, Área de 

concentração História, Poder e Cultura, Linha de 

Pesquisa Fronteira, Política e Sociedade da 

Universidade Federal de Santa Maria (UFSM, 

RS) como requisito para obtenção do grau de 

Mestre em História. 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Carlos Henrique Armani 

 

 

 

 

 

 

 

Santa Maria, RS 
2016 





Marlete Golke 

 

 

 

O PENSAMENTO ANTROPOLÓGICO DE EMÍLIO WILLEMS NA HISTÓRIA 

INTELECTUAL DO BRASIL 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Curso de Mestrado do 

Programa de Pós-Graduação em História, Área de 

concentração História, Poder e Cultura, Linha de 

Pesquisa Fronteira, Política e Sociedade da 

Universidade Federal de Santa Maria (UFSM, 

RS) como requisito para obtenção do grau de 

Mestre em História. 

 

 

Aprovado em 13 de outubro de 2016. 

 

 

 

_____________________________________ 

Carlos Henrique Armani, Dr.  
(Presidente/Orientador) 

 

 

__________________________________________ 

José Martinho Rodrigues Remedi, Dr. (UFSM) 

 

 

_______________________________________ 

Mozart Linhares da Silva, Dr. (UNISC) 

 





AGRADECIMENTOS 

 

Agradecer sempre faz parte da vida nos mais variados momentos. O caminho 

percorrido no tempo de Mestrado foi um tanto tempestuoso.  Tive a certeza de que nem tudo 

encontramos pronto em livros e manuais e que temos de nos re-inventar várias vezes. Mais 

que tudo, conheci o sentido da palavra paciência e persistência. As novas experiências que se 

somam na vida (re)querem uma adaptação ativa e constante. Apesar das vertigens, as alegrias, 

foram muitas vezes maiores. Oscilaram, é claro, em meio a algumas queixas, resmungos e 

choros, não só meus, como da Sara.  

Registro aqui que dos vários anos de vida acadêmica, meu crescimento pessoal nunca 

havia sido tão grande. Reconciliada com a Academia, não só vim como fui protagonista de 

mudanças inéditas: tornei-me mãe! E uma pessoa com um brilho a mais... próprio e 

verdadeiro. Nessa caminhada, aprendi tanto e me sinto bem com e por isso. Nesse sentido, a 

dissertação é, antes de tudo, mais um nós do que um eu. Então preciso agradecer quem a 

compôs comigo.  

À minha pequena Sara. Fez parte desse processo dentro e fora da barriga, companheira 

em todos momentos. Ela é especial nessa construção da escrita e como um novo sentido à 

vida. Nesse vínculo mais que cultural, fusional mãe-bebê, tenho certeza que ela soube me 

compreender. Deixo, nesse contexto, um registro das suas pequenas e ágeis mãozinhas que já 

sabem teclar “bdahfawfiuwdahcçkjs”, bem como deletar frases, as quais não concordava 

(risos).  

 Institucionalmente, à Coordenação do PPGH; à Coordenadora, Maria Medianeira, 

responsável e atenta a pequenos detalhes que nos salvam dos deslizes do esquecimento de 

algum relatório, formulário, entre outros. Ao corpo docente do PPGH, pelos aprendizados 

fundamentais que me guiaram na constituição do meu perfil profissional. 

Agradecimento mais que especial ao Prof. Orientador. Salve Armani! Pela forma 

compreensiva de orientar, sempre soube indicar, somar e jamais restringir ou subtrair. Pela 

paciência em me instruir nos caminhos às ideias, não as impondo, mas ouvindo e conversando 

junto. Suas críticas e correções sempre vinham acompanhadas de sugestões e confiança no 

trabalho, sobretudo na minha nova fase de adaptação de leituras e escritas acompanhadas da 

Sarinha. Com certeza, foram orientações bem diferentes na sua carreira docente, pois teve a 

mais nova aluna e orientanda (risos). Para o resto da vida, tenho um professor, amigo e 

orientador, o qual tem meu respeito e admiração. 



6 

 

à Família, Danke schön! Sou o que sou porquê de vocês fui e sou parte. Os levo 

comigo, e o “Schick Dich!”, also, deu certo.   

Aos meus amigos, que não vou citar nominalmente pelo receio de esquecer e magoar 

alguém, tenho a dizer que agradeço pelos cafezinhos, risadas, aparições relâmpagos, ausências 

e prosas. Fica aqui o pedido de desculpas oficial e impresso por desaparecer nos últimos 

meses. 

 Ao Vini, companheiro leal nos bons e maus tempos. Muitas vezes, eu garanto, ficou 

sem entender os meus delírios, mas soube ser compreensivo. Nada como tê-lo sempre perto 

colorindo as páginas da vida. Com você e Sarinha, somos mais! 

 Por fim, à CAPES/DS, que concedeu a bolsa para a produção da Dissertação e que 

possibilitou, assim, ter acesso às boas condições de um trabalho intelectual e às oportunidades 

de participar em eventos em outras cidades e estados, bem como conhecer pessoas de outras 

instituições e trocar ideias.   

 Muito obrigada! 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Cultura não é uma questão de ontologia,  

de ser, mas de se tornar. 

(Stuart Hall)





RESUMO 

 

O PENSAMENTO ANTROPOLÓGICO DE EMÍLIO WILLEMS NA HISTÓRIA 

INTELECTUAL DO BRASIL 

 

AUTORA: Marlete Golke 

ORIENTADOR: Carlos Henrique Armani 

 

Em 1940, Emílio Willems publicou a obra Assimilação e Populações Marginais no Brasil. 

Nesse período, tentativas de legitimar um cenário nacional e sentidos de busca de uma 

brasilidade contornavam os rumos intelectuais do País. Nesse sentido, objetiva-se, com a 

referida obra, entender como se configurou o pensamento de Willems para compreender o 

imigrante – alemão e descendentes – na perspectiva dos processos de assimilação e 

marginalização. Para tanto, divide-se a Dissertação em três capítulos. No primeiro, trata-se de 

apresentar dois contextos que tornam inteligível a obra do autor: nos contextos de debate 

acerca das principais teorias culturalistas desenvolvidas em fins do século XIX e início do 

século XX; como, também, o contexto político-cultural brasileiro que lançou a questão da 

identidade nacional como um problema a ser definido.  No segundo capítulo, optou-se por 

analisar os princípios internos da obra de Willems, especialmente sua perspectiva de 

intencionalidade autoral, explorando alguns aspectos que conduziram a obra Assimilação e 

Populações Marginais no Brasil, de modo que se possa chamar a atenção para os principais 

conceitos que Willems utilizou para construir sua teoria da assimilação. O último capítulo 

compõe-se de uma análise, a qual almeja as condições de inteligibilidade da obra a que se 

refere o pensamento de Willems na compreensão do teuto-brasileiro. Aponta-se para o 

entendimento da sua teoria para pensar a ideia do estrangeiro (imigrante - teuto-brasileiro) 

como aquele que parte de uma realidade e experiência conhecida para o confronto com outra 

esfera que lhe é estranha por diversos motivos (econômicos, políticos, sociais e, sobretudo, 

culturais). O processo de marginalização do imigrante é pensado nessa fronteira da identidade 

a qual se vincula o teuto-brasileiro no espaço e tempo. O conceito teuto-brasileiro é explorado 

em sua relação de hifenização configurando o lugar e não-lugar do “estrangeiro” na sociedade  

que vem a ocupar. Esta dissertação foi desenvolvida na Linha de Pesquisa “Fronteira, Política 

e Sociedade” no Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Santa 

Maria com financiamento da CAPES/DS. 

 

Palavras-chave: Emílio Willems. Sociedade. Assimilação. Política 

 





ABSTRACT 

 

 

THE ANTROPOLOGICAL THOUGHT OF EMÍLIO WILLEMS IN THE 

INTELECTUAL HISTORY OF BRAZIL 

 

AUTHOR: Marlete Golke 

ADVISOR: Carlos Henrique Armani 

 

 

In 1940, Emílio Willems published Assimilação e Populações Marginais no Brasil. In this 

period, tentatives to legitimate a national scenario and senses of seeking a brasility outlined 

the direction of intellectuality of the country. In this sense, we aim, with the referred work, to 

understand how it configured the thinking of Willems to comprehend the immigrant – 

German and descendents – in the perspective of the processes of assimilation and 

marginalization. For this, we divided the Dissertation in three chapters. In the first, we tried to 

present two contexts that become understandable the work of the author. In the contexts of 

debate about the main culturalists theories developed in the late of the centuries 19th and in the 

beginning of the century 20th, as well as the brasilian political-cultural context that launched 

the question of national identity as a problem to be defined. In the second chapter, we choose 

to analyzed the internal principles of the work of Willems, especially in the perspective of 

intentionality of the author exploiting some aspects that conducted the work Assimilação e 

Populações Marginais no Brasil. In a way that we can call the attention to the main concepts 

that willems used to construct his theory of assimilation. The last chapter is an analysis, in 

which aims at the conditions of intelligibility of the work to which refers the thought of 

Willems in the comprehension of the “Teuto-Brazilian”. We point to the understanding of his 

theory to think the idea of the foreign (immigrant – teuto-Brazilian) like the one that comes 

from a theory and experience known for the comfort as another sphere that is strange to it for 

many reasons (economical, political, social and, especially, cultural). The process of 

marginalization of the immigrant is thought in this border of identity in whichis linked the 

“Teuto-Brazilian” in space and time. The concept “Teuto-Brazilian” is explored in its relation 

of hyphenation configuring the place and non-place of the “foreign” in the society that is 

going to occupy. This dissertation was developed in the Research Line “Politics, Boarder and 

Society”, in the Program of Post Graduation in History from Universidade Federal de Santa 

Maria, with the financial support of CAPES/DS.  

 

Keywords: Emílio Willems. Society. Assimilation, Politics. 

 

 





SUMÁRIO 

 

 

 

1 

 

1.1 

1.2  

 

 

2  

 

2.1 

2.2 

2.3 

2.4 

 

3 

 

3.1 

 

3.2 

INTRODUÇÃO ............................................................................................... 

 

EMÍLIO WILLEMS E OS ANOS 1930-40: A TEORIA 

ANTROPOLÓGICA E O BRASIL DOS INTELECTUAIS ...................... 

CONTEXTO DAS TEORIAS CULTURAIS ................................................... 

O BRASIL DOS INTELECTUAIS E A EMERGÊNCIA DO ESTADO 

NOVO ............................................................................................................... 

 

O MODO DE INTERPRETAÇÃO DA SOCIEDADE EM 

ASSIMILAÇÃO E POPULAÇÕES MARGINAIS NO BRASIL (1940) ....... 

AS CRÍTICAS ÀS TEORIAS NATURALISTAS ........................................... 

CRÍTICAS ÀS TEORIAS NACIONALISTAS ............................................... 

CRÍTICAS AO POSITIVISMO ....................................................................... 

A ASSIMILAÇÃO ........................................................................................... 

 

A ASSIMILAÇÃO E A QUESTÃO DO SUJEITO TEUTO-

BRASILEIRO .................................................................................................. 

A ASSIMILAÇÃO SOCIAL COMO PROCESSO BILATERAL DOS 

CONTATOS ..................................................................................................... 

A TEORIA E APLICAÇÃO DO MÉTODO NA INTRÍNSECA RELAÇÃO 

ENTRE A ASSIMILAÇÃO, A CULTURA, A IMIGRAÇÃO E O 

"HOMEM MARGINAL" ................................................................................. 

 

CONCLUSÃO ................................................................................................. 

 

REFERÊNCIAS .............................................................................................. 

 

15 

 

 

29 

29 

 

37 

 

 

47 

47 

55 

61 

68 

 

 

77 

 

78 

 

 

99 

 

113 

 

117 

 

   

   

 

 





INTRODUÇÃO 

 

A presente dissertação faz parte do Programa de Pós-Graduação em História da 

UFSM, mais especificamente da linha “Fronteira, Política e Sociedade”, com bolsa Demanda 

Social da CAPES. As aspirações iniciais dessa pesquisa remetem à atuação da pesquisadora 

enquanto pós-graduanda do Curso de Especialização em História do Brasil da UFSM em 

2011, que possibilitou ter contato, ainda que ao final do curso, com a História Intelectual, a 

partir da vinda do Prof. Dr. Carlos Henrique Armani ao Departamento de História desta 

Instituição. Num momento posterior, no ingresso ao Curso de Mestrado do Programa de Pós-

Graduação em História da UFSM, teve-se a oportunidade de aprofundar o interesse na área 

através do projeto de pesquisa “História Intelectual, Historicidade e Processos de 

Identificação Cultural” e do grupo de pesquisa “História Intelectual nos Séculos 19 e 20: 

Filosofia, Cultura, Política”, coordenados pelo mesmo professor. 

A temática da pesquisa refere-se à interpretação do pensamento antropológico de 

Emílio Willems na história intelectual, através de sua obra Assimilação e Populações 

Marginais no Brasil, publicada no ano de 1940 no Brasil. A mesma constituiu-se enquanto 

fonte para esta dissertação. Delimitou-se o estudo do pensamento antropológico do autor na 

referida obra por meio da interpretação do contexto de linguagem e teorias que circulavam 

nos anos 1940, bem como a investida metodológica em explorar alguns aspectos internos da 

obra a fim de entender melhor a construção do conhecimento da teoria de Willems. Dessa 

maneira, objetivou-se compreender de que modo se configura tal pensamento, sobretudo a 

sociologia e antropologia que o autor se utiliza no período. 

Investigar o contexto da linguagem e dos conceitos presentes no pensamento de 

Willems, assim como o contexto das ideias que ele apresentou, permite conhecer o contexto 

intelectual em que ele desenvolveu sua teoria por meio dos conceitos de assimilação e 

marginalização presentes na obra e que compunham o problema da pesquisa. Nesse sentido, 

lançou-se mão sobre seu entendimento do Brasil de modo a compreender o lugar em que o 

autor escreveu sua teoria culturalista no País, num contexto de linguagem e teorias culturais 

que circulavam nos anos 1930 e 40 e que remetem a pensar o “lugar” donde os intelectuais 

pensam e desenvolvem suas ideias.  

Os historiadores que escrevem a história, cada qual a seu modo, dão sentido às ideias 

que, de alguma forma, representam significação a seu ofício na sociedade humana. As 

sucessivas gerações de historiadores e demais intelectuais norteiam um certo sentido à 

elaboração das representações das sociedades humanas na construção do tempo histórico. 



16 

 

Nessa construção, está intrínseca a inter-relação História e Geschichte1, na qual a ação 

humana se mostra nos diversos desdobramentos intelectuais em que a produção do 

conhecimento é constitutivo relativo às "figurações do tempo, do passado, do presente e do 

futuro, da condição humana e de suas ações, de uma imagem de si e do outro, de identidades e 

alteridades, de indivíduos, sociedades e culturas" (NEVES, 2011, p. 8).   

Como norteador metodológico, vem ao encontro a ideia da História formalizada por 

Michel de Certeau (2007). Este a concebe enquanto operação e resultante da combinação de 

um lugar social – um meio, uma profissão, etc. –, uma prática – procedimentos de análise e 

regras que lhe conferem um caráter disciplinar – e uma escrita – o texto historiográfico –. 

Com esse pressuposto, Certeau ressalta o caráter institucional da história, o jogo de forças e as 

regras de composição ocultas na escrita, tornando possível compreender a História como parte 

integrante da realidade social, como atividade humana, enquanto prática (CERTEAU, 2007, 

p. 66). 

Trabalhar os conceitos num determinado período da História requer um apoio teórico 

para se pensar a proposta da temática dentro da área escolhida. Assim, entende-se a Fronteira 

como questão abordada a partir da própria linha de pesquisa do Programa de Pós-Graduação 

em História da Universidade Federal de Santa Maria (PPGH-UFSM). Não se refere à fronteira 

somente como um marco físico e geográfico que vincula o indivíduo ao seu meio como 

engloba-se, também, um mundo simbólico permeado de representações e ações humanas, um 

mundo dotado de significados, no qual se cruzam os comportamentos e atitudes como lugares 

de experiência e zonas de conflito. E, ainda, por que não, daquilo que o próprio Willems 

(1940) chamou de “horizonte cultural”, para o qual convergem tais experiências. Pensa-se a 

noção da Fronteira trabalhada por Willems com proximidade daquilo que Reinhart Koselleck 

(2006) indicou a respeito da história dos conceitos. Necessita-se compreender os conflitos 

sociais e políticos do passado através das delimitações conceituais e da interpretação dos usos 

da linguagem feitos pelos contemporâneos de então, pois o sentido das palavras relacionadas 

aos conteúdos ultrapassa a dimensão linguística. Embora concorde-se com o autor, não se tem 

aqui o propósito de fazer uma história social a partir das ideias contidas no texto da obra de 

Willems, mas compreender o lugar das ideias e como se relacionam na obra Assimilação e 

                                                 
1 Importante atentar para a dupla significação da palavra história, a qual seja: a totalidade das ações humanas 

passadas e a narrativa ou relato que delas se constrói atualmente. Na língua alemã, a designação desse duplo 

sentido é mais clara. Utiliza-se Geschichte para indicar o complexo de fatos e acontecimentos e Historie para 

indicar o pensamento histórico e a elaboração historiográfica desses acontecimentos. Para saber mais a  esse 

respeito consultar Koselleck (2006, p. 41-60 e p. 133-145).  

 



17 
 

Populações Marginais no Brasil (1940) alguns dos conceitos que Willems utiliza para pensar 

os imigrantes alemães e descentes no Brasil.  

Interpretar acerca do mundo em que viveu determinado autor e a época em que se deu 

a construção de uma produção intelectual constituem aspectos a serem explorados pelos 

historiadores e, portanto, fazem parte do pensamento dos homens e da História. Koselleck 

(2006) oferece uma possibilidade para tentar entender a história a partir de duas categorias: 

espaço de experiência e horizonte de expectativa. Respeitando essas categorias históricas, elas 

são entendidas como espaço e tempo. Para Koselleck, a primeira categoria abrange o passado 

atual no qual os acontecimentos são somados ou mesmo lembrados. À segunda, incorporam-

se as elaborações racionais e formas inconscientes de comportamento. O interessante ao 

pensar a experiência (dos sujeitos no passado, quer sejam atores quer sejam os sujeitos que os 

retratam) e a expectativa é que estes são pressuposto que se aproximam do que o autor Emílio 

Willems aborda em seu pensamento. Acontece que as experiências são carregadas de 

expressões e comportamentos tecidos num emaranhado de ações humanas e, como tal, a 

própria história pode ser entendida como uma construção social característica de um tempo.   

Koselleck (2006) chama atenção para o fato dessas categorias conceituais se 

complementarem, embora apresentem formas diferentes. Obviamente que o tempo passado 

(experiência) e futuro (expectativa) não coincidem como tal. No entanto, este autor salienta 

que a experiência realizada se torna completa na medida em que as causas são 

passadas/transmitidas, ao passo que a experiência futura, antecipada na forma de expectativa, 

se desmembra em uma infinidade de momentos temporais.  Assim, evidencia as diferenças 

para como o passado e o futuro são sentidos ou mesmo percebidos.  A partir disso, para ele, a 

presença do passado é espacial e não cronologicamente mensurável, pois ela não cria uma 

continuidade ativa no mesmo. No que diz respeito ao horizonte de expectativa, entende o 

lugar como espaço de experiência que, no momento presente, ainda não pode ser contemplado 

como tal.  Desse modo, as expectativas podem ser revistas e as experiências realizadas podem 

ser recolhidas, reafirmadas e mesmo confirmadas nesse futuro. Se algo as diferencia é o fato 

de que a experiência pode ter gerado acontecimentos passados que podem estar fazendo parte, 

de alguma forma, no tempo presente. Afirmou que, mais do que se contrapor, tais categorias 

se entrelaçam no tempo histórico e que este, embora esteja vinculado ao tempo natural, não 

coincide com o mesmo, pois está mais atrelado ao âmbito político e social. Esse tempo 

imanente surge como fruto de experiências e expectativas humanas dinâmicas no tempo e 

indicam a condição humana universal nessas categorias, fornecendo elementos necessários 

para operacionalizar o tempo histórico. O resultado da mescla das experiências e expectativas 



18 

 

pode ser engendrado num sucessivo tempo e ritmo que funcionalmente se liga a etapas 

temporais, não sendo possível abarcar o tempo em sua totalidade universal como cronologia 

linear e livre das ações humanas. Nessa zona de tensão entre experiência e expectativa, pode-

se pensar a noção de que Willems trabalha com o conceito de assimilação dos imigrantes 

alemães e descendentes sob a perspectiva cultural que referencia as relações de integração e, 

ao mesmo tempo, define questões de fronteiras e alteridades – a exemplo do “homem 

marginal” – entre as identidades culturais do Brasil na primeira metade do século XX.    

Assim, a fronteira não surge apenas na sua conotação em relação aos marcos físicos e 

geográficos, mas mescla-se com um sentido metafórico e cultural que é sentido pelo indivíduo 

ou mesmo construído de maneira que corresponda a um marco de referência imaginária que 

se define pela diferença e alteridade em relação a outros, formando as identidades culturais. 

São estas identidades culturais que Hall (2001) caracterizou como “aqueles aspectos de nossas 

identidades que surgem de nosso ´pertencimento´ a culturas étnicas, raciais, linguísticas, 

religiosas e, acima de tudo, nacionais” (HALL, 2001, p. 8).   

 Assim, pode-se dizer que a fronteira também perpassa pela experiência humana. Desta 

forma, conhecer um pouco da biografia de Emílio Willems constitui um elemento somador na 

compreensão de seu pensamento.  

*** 

Emílio Willems nasceu na cidade de Colônia, Alemanha, em dezoito de agosto no ano 

de 1905. Faleceu no ano de 1997, nos Estados Unidos.  

Iniciou seus estudos em Ciências Econômicas, em 1924, na Universidade de Colônia. 

Deu prosseguimento a seus estudos na Universidade de Berlim, na qual teve contato com a 

sociologia alemã. No período, esta contava com a influência de ideias e nomes como Max 

Weber, Wilhelm Dilthey, Ernst Troeltsch, Werner Sombart e Georg Simmel, entre outros.  

Em 1931, na véspera da ascensão dos nazistas ao poder, emigrou para o Brasil para 

lecionar grego, latim e francês em um seminário católico, localizado na cidade de Brusque, 

em Santa Catarina. Tinha 26 anos de idade e acabara de obter o título de doutor em Filosofia 

pela Universidade de Berlim, onde estudou com o sociólogo Alfred Vierkandt.  

A partir de 1941, tornou-se professor catedrático de Antropologia na Faculdade de 

Filosofia, Ciências e Letras da Universidade de São Paulo. Na Faculdade de Filosofia, 

também ministrou aulas de Sociologia, disciplina em que obtivera seu título de livre-docência 

em 1937. Realizou várias e relevantes pesquisas de campo, mas as duas principais são a 

conduzida em Cunha (SP), que resultou na monografia Uma vila brasileira — tradição e 

mudança (São Paulo: Difusão Europeia do Livro, 1961) e na Ilha de Búzios, no arquipélago 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Cunha_(S%C3%A3o_Paulo)


19 
 

de Ilhabela, no litoral norte de São Paulo. Esta pesquisa resultou no livro Buzios Island: a 

Caiçara Community in Southern Brazil, publicada em Washington, em 1952, em colaboração 

com Gioconda Mussolini.  

Entre outras obras, publicou: Aculturação dos alemães no Brasil (São Paulo, Editora 

Nacional, 1946); Assimilação e populações marginais no Brasil (São Paulo, Nacional, 1940); 

Dicionário de etnologia e sociologia (São Paulo, Editora Nacional, 1939) em parceria com 

Herbert Baldus e Dicionário de sociologia (Porto Alegre, Globo, 1950); Aspectos da 

aculturação dos japoneses no Estado de São Paulo, Cunha – Tradição e transição em uma 

cultura rural do Brasil (São Paulo, Secretaria da agricultura, 1947). 

 

*** 

Assim, a experiência humana de Willems se insere numa instituição (USP) 

considerada o centro do saber no Brasil. Este experimentava seu período de modernidade e as 

regiões, nesse contexto nacional, eram ricas diversidades para o estudo da sociedade 

brasileira. Nos anos 1930/40, as Ciências Sociais começavam a despontar na universidade 

brasileira. As dificuldades em adquirir livros especializados em língua portuguesa ainda eram 

grandes. Desta forma, Willems se constituiu em uma figura imprescindível na organização do 

campo teórico e conceitual da Sociologia e Antropologia. Foi tradutor de conceitos que 

integraram os verbetes do Dicionário de Sociologia e Etnologia, organizado em parceria com 

Herbert Baldus, do Dicionário de Sociologia, atualizado e publicado por Armand Cuvillier, 

em Paris. Com Romano Barreto, organizou o livro Leituras Sociológicas e criou, ainda, a 

Revista Sociologia. Esta se consistiu no primeiro periódico voltado exclusivamente para a 

divulgação de correntes sociológicas e da pesquisa dos especialistas brasileiros. A tradução de 

Ideologia e Utopia, de Karl Mannheim, feita por ele, teve tamanha repercussão na definição 

do papel intelectual e político dos cientistas sociais brasileiros que Willems certamente não 

podia supor nem prever (BÔAS, 2000). 

Sua condição de estrangeiro e ádvena, para usar sua expressão, também, é típica 

daquele que se desloca de uma cultura para outra – sobretudo a marginalidade que se 

expressou na ambiguidade dos que não estavam lá e nem aqui – é de certa forma, a 

experiência humana que orientou o seu trabalho de pesquisa. Essa orientação se evidencia nos 

estudos sobre a vida dos imigrantes, evolui nas suas pesquisas sobre cultura, mesclando o 

rural, o urbano e a religião para uma observação incansável dos ajustamentos que a transição 

de formas de sociabilidade, num processo contínuo do devir cultural da experiência humana 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Ilhabela


20 

 

frente às mudanças sociais e culturais. O resultado das adaptações, ajustamentos e 

acomodações estariam na assimilação.   

Assim, de forma intrincada, a seleção de pensadores e obras que formaram o 

arcabouço de conhecimentos sobre uma realidade pretérita elegeu os eixos principais do 

pensamento para determinado espaço geográfico ou histórico. Em tal processo, não é raro, há 

uma tendência ao “esquecimento” de autores e ideias que acabaram associados a assuntos de 

grupos sociais étnicos. A comparação de expressões saturadas de culturas e realidades sociais 

diferentes com aquelas que foram eleitas “mais representativas” para o quadro nacional que se 

apresentava se faz necessária para a compreensão da heterogeneidade cultural do Brasil e o 

contexto de representações identitárias que pretendiam enquadrar um tipo brasileiro no ethos 

daquele momento.  

Em algumas obras recentes2 que possibilitam a compreensão da temática da identidade 

no Brasil – principalmente nos anos 1930 em diante, quando se teve uma valorização dos 

estudos científicos e expansão do pensamento acadêmico – identifica-se que os estudos de 

Emílio Willems são pouco explorados e praticamente ausentes na historiografia dos 

intelectuais. Contudo, se Willems pouco aparece entre os intelectuais da “nação brasileira”, 

tem-se tantos nomes renomados e estudiosos do Brasil que foram consagrados, a exemplo de 

Gilberto Freyre, Oliveira Vianna, Sérgio Buarque de Holanda, Alberto Torres, Darcy Ribeiro 

e Antônio Cândido, entre outros. Dessa maneira, não se pode considerar alguns destes como 

canônicos para reinterpretar a identidade “nacional” brasileira.  

 Sobre a trajetória e produções do intelectual Willems radicado aqui no Brasil a 

socióloga Gláucia Villas Bôas (2000), em artigo publicado, examina a repercussão da 

vivência desse autor e como essa situação esteve atrelada a sua perspectiva metodológica e 

conceitual. A autora considera que a marginalidade e transição do intelectual por diversas 

culturas e valores tornou-se assunto privilegiado para ele. Através da improvisação da saída 

de Willems de Berlim, da passagem pelo Brasil e da sua ida para os Estados Unidos para 

lecionar no Departamento de Antropologia na Universidade de Vanderbilt, Bôas destaca fatos 

marcantes da vida de Willems e os associa às respectivas produções. Dessa maneira, a obra 

que se toma enquanto fonte de pesquisa Assimilação e Populações Marginais no Brasil 

(1940) é por ela mencionada pela estadia do autor em Brusque, Santa Catarina, quando 

conheceu de perto seus compatriotas que mantinham uma cultura que não era mais própria da 

                                                 
2 Como AXT, Günter; SHULER, Fernando Luiz. Intérpretes do Brasil: cultura e identidade. Porto Alegre: Artes 

e Ofícios, 2004; REIS, José Carlos. As identidades do Brasil I: De Varnhagen a FHC. 9 ed. ampl. Rio de Janeiro: 

Editora FGV, 2007; BASTOS, Elide Rugai. Introdução ao Brasil: um banquete no trópico. Lourenço Dantas 

Mota (organizador). 4 ed. São Paulo: Editora Senac, São Paulo, 2004, entre outras. 



21 
 

Alemanha e nem do Brasil. Enfatiza também que Willems não apenas se dedicou aos estudos 

de assimilação e aculturação como também, aos estudos de comunidades, permanecendo livre 

de visões normativas, bem como de considerar a história como um processo que o aproximou 

da via compreensiva dos valores que dão sentido e significados às ações humanas. Essa via 

compreensiva foi alvo de duras críticas que intelectuais brasileiros imprimiram a Willems, 

considerando-o “representante de uma via culturalista, empiricista e conservadora dos fatos 

sociais, ainda que para outros a discordância teórica e conceitual não impedisse de nele ver a 

figura de um cientista social afeito às regras do rigor metodológico e científico” (BÔAS, 

2000. p. 182).   

Truzzi (2012), em artigo sobre o tema assimilação, apresenta uma discussão acerca do 

tema que tem sido revisitado pela sociologia americana e argentina nas últimas décadas. 

Dessa maneira, ele coloca que, até a década de 1960, o paradigma da assimilação reinava 

absoluto com importantes nomes da Escola de Chicago, desde Robert Ezra Park (1921) – 

aliás, sua referência é frequente na obra de Emílio Willems (1940) –, argumentando que 

muitos dos imigrantes haviam perdido sua “identidade étnica” para se integrar ao padrão 

americano. Nos anos 1970, esse modelo é contestado na literatura americana em que os mais 

radicais chegaram a considerar a “morte” do próprio conceito de assimilação, prosseguindo 

em simplificações sobre o assunto e uma dicotomização entre “assimilacionistas” versus 

“pluralistas”. O autor propõe, ainda, uma interpretação sobre o termo e como este foi utilizado 

no Brasil em períodos distintos. Nos anos 1920, após a popularização nos Estados Unidos da 

América do Norte, o tema ecoou no Brasil em três fases e de três formas distintas: em 

primeiro, está o uso dos intelectuais preocupados em discutir, promover e, alguns deles, em 

preservar a formação nacional do povo brasileiro, que acabaram por influenciar tanto os 

rumos da política migratória praticada durante a I República quanto à política de 

nacionalização; em segundo lugar, houve o uso acadêmico estritamente associado a uma 

interpretação cultural do termo a partir dos anos 1940, inaugurado com a obra de Emílio 

Willems e que se prolongou até os anos 1970; a terceira e última fase aconteceu quando a 

utilização do termo caiu em descrédito nos meios acadêmicos ao passo em que houve a 

valorização das identidades étnicas de grupos imigrantes do passado e presente associado a 

uma perspectiva multiculturalista.   

No meio intelectual, para Truzzi (2012), Oliveira Vianna possa ser talvez apontado 

como um dos últimos propagadores do racismo científico como princípio de explicação do 

Brasil e da necessidade de assimilação racial. Embora, nos anos subsequentes, grande parcela 

da intelectualidade tenha sido desacreditada sobre as teses deterministas biológicas, a 



22 

 

exemplo de Gilberto Freyre e Roquete Pinto, ambos os nomes maiores do ideário 

assimilacionista, este ainda repercutiu diretamente na agenda política do novo regime 

instaurado nos anos trinta. A partir de então, não se tratava de amaldiçoar a herança negra, 

mas proteger o país de ameaças alienígenas, cujas características físicas e culturais poderiam 

colocar em risco o processo de homogeneização racial e cultural do país. O que se desejava 

não era uma intervenção cultural do estrangeiro, pois disso decorrem alguns grupos serem 

mais desejáveis e assimiláveis que outros (TRUZZI, 2012, p. 521-522). Para o autor, somente 

com o fim da ditadura Vargas e a consequente redemocratização o termo assimilação, no 

Brasil, foi objeto de uma utilização mais acadêmica e menos influenciada pelos preceitos de 

uma política de governo preocupada com a questão da definição de um povo para uma nação 

em formação. Salienta, ainda, que os horrores do nazismo contribuíram para colocar o tema 

da assimilação sob a perspectiva racial em suspenso e situa a segunda fase, a partir do pós-

guerra, a partir da interpretação do conceito assimilação sob o viés acadêmico, deixando a 

perspectiva ideológica-racial para valer-se do termo. Assim, ele situa Emílio Willems como 

intelectual inaugurador que tratou o conceito assimilação com maior rigor teórico-

metodológico em seus dois livros Assimilação e Populações Marginais no Brasil (1940) e A 

Aculturação dos Alemães no Brasil (1946). 

Assim, postas tais abordagens da literatura no que se refere ao nome do intelectual 

Emílio Willems e sua obra, coloca-se que a presente dissertação apresenta uma temática em 

que não foi explorada no sentido que se deseja abarcar. Ou seja, como se configura 

paradigmaticamente sua obra e a compreensão da cultura marginalizada em relação ao grupo 

de imigrantes e descendentes no Brasil. Os aspectos que se constituem problematização e 

definição do pensamento do intelectual para a sociedade brasileira integram a dissertação a 

partir das contribuições deste na enigmática assimilação e representação do período 

delimitado. 

 



23 
 

 

Considerações acerca da história intelectual 

   

As condições discursivas de produção, circulação e transmissão de ideias são os 

objetos privilegiados da História Intelectual. Nesse sentido, a História Intelectual apresenta-se 

como um campo fundamentalmente interdisciplinar que promove um diálogo entre a história 

das ideias, da filosofia, das ciências e da cultura. Seus pesquisadores constroem objetos e 

problemas tomando como fontes preferenciais textos, conceitos e teorias. Na História 

Intelectual, a própria noção de contexto se modifica e deixa de ser um apanhado de episódios 

alheios aos textos – eventos políticos, econômicos ou mesmo da biografia civil ou 

institucional dos autores, etc. –, transformando-se nas próprias condições históricas da cultura 

intelectual que permitiram o surgimento das ideias.  

As descontinuidades do discurso ocupam o centro das atenções do historiador e se 

manifestam a ele como histórias da linguagem, ocorrendo em contextos que a história da 

experiência proporciona. Há uma constante e justificada afirmação de que as duas histórias 

estariam conectadas: de que a linguagem usada pelos atores de uma sociedade seria feita para 

gerar informações concernentes ao que essa sociedade estava vivenciando, e – já que deve-se 

adaptar a algo próximo a uma absoluta prioridade da experiência social – que a linguagem 

seria apresentada, tanto quanto possível, como o efeito de tal experiência. Por ver as 

linguagens como algo que vai se formando ao longo do tempo, em resposta a muitas pressões 

externas e internas, o historiador não supõe que a linguagem do momento simplesmente 

denota, reflete ou é um efeito da experiência desse momento. 

Sendo o mundo do historiador habitado por agentes responsáveis, este toma distância 

deles como seus iguais, distinguindo a narração sobre as ações deles da performance dele 

próprio. Escrever história dessa maneira é ideologicamente liberal e o historiador também 

pode admitir isso. Ele está pressupondo uma sociedade em que um indivíduo pode fazer uma 

enunciação e outro pode enunciar uma réplica, efetuada de um ponto de vista que não é o 

mesmo do primeiro ator. Houve, e há, sociedades em que essa condição foi satisfeita em 

vários graus e essas são as sociedades nas quais o discurso tem uma história (POCOCK, 2003, 

p.62). Dessa forma, cabe entender que um texto também consiste no discurso de alguém em 

um determinado tempo e lugar, ou seja, é um meio de tornar um pensamento efetivo que se 

materializa na história.  

Nessa construção de discursos sobre mundos representativos, encontram-se 

concepções de Dominick LaCapra (2012) que fornecem subsídios interpretativos à vinculação 



24 

 

desta dissertação para com a História Intelectual.  Para LaCapra (2012), é fundamental 

entender a história intelectual e suas particularidades. O desejo de adaptar-se a modos de 

indagação imediatamente inteligíveis caracterizou perspectivas que se veem frequentemente 

como antagônicas e opostas: a história interna ou extrínseca das ideias; a concepção 

extrínseca ou “contextual” da história intelectual e; o intento de síntese das perspectivas 

interna e externa que, na maior parte das vezes, assumiu a forma de uma narrativa de “homens 

e ideias”. Isso quer dizer que essa maneira de escrever e interpretar as ideias não caracteriza a 

história intelectual e faz com que ela se submeta com frequência a interpretações 

excessivamente reducionistas, conforme o interesse do historiador. Tal forma reducionista 

provém do predomínio de uma concepção documentária da compreensão histórica e continua, 

sendo a concepção que prevalece na profissão historiadora. 

LaCapra (2012) escreve que o texto é o que se pode chamar de uso da linguagem 

marcado por uma interação entre tendências reciprocamente imbricadas ou contestatórias.  

Desse ponto de vista, a oposição mesma entre o que está fora e o que está dentro dos textos 

volta-se problemática e nada se vê como interior ou exterior a eles. Então, o problema passa a 

ser o repensar os conceitos de dentro e fora em relação com os processos de interação entre 

linguagem e o mundo. Nesse aspecto, os recentes estudos são estimulantes pelo caráter da 

textualidade que tem sido a investigação acerca dos motivos pelos quais os processos textuais 

não podem confinar-se dentro dos marcos do livro. O mesmo contexto ou mundo real é 

textualizado de diversas maneiras e a vida social e individual podem ver-se segundo a 

analogia do texto, implicadas em processos textuais que frequentemente são mais 

complicados do que a imaginação histórica está disposta a admitir.  Em termos mais gerais, a 

textualidade serve para fazer menos dogmático o conceito de realidade e aponta para o que 

está em volta de problemas do uso da linguagem ao pensar o significado. Para o historiador, a 

reconstrução mesma de um contexto ou uma realidade se produz sobre a base de restos 

textualizados do passado.  

A obra se situa na história, segundo LaCapra (2012), de um modo que lhe oferece 

dimensões documentárias, do mesmo modo como o documento é um ser-obra. O contexto 

como nível contextual para a análise de uma obra, aborda e distingue-se, também, entre os 

aspectos documentários e de ser-obra. Em outras palavras, tanto o documento como a obra 

são textos que implicam uma interação entre os componentes documentários e de ser-obra 

que devem ser examinados nesse diálogo com o passado, pois um documento é situado no 

texto que o historiador produz com referência à realidade empírica, transmitindo uma 

informação sobre ela e ser-obra complementa a realidade empírica com agregações e 



25 
 

subtrações. Isso implica, portanto, dimensões do texto não redutíveis ao documento e incluem 

maneiras preponderantes dos papeis do compromisso: a interpretação e a imaginação. As 

perguntas que se fazem ao passado objetivando respostas, por sua vez, implicam em perguntas 

corretas, pois a si mesmas estas se situam em um contexto ou mundo vivido que não pode ser 

completamente objetivado ou plenamente conhecido. Para tanto, há de se pensar o que não 

está explícito nos textos, aquilo que muitas vezes é impensado pelos leitores e passa 

despercebido. De outro modo, pode-se dizer que, em rigor de verdade, na medida em que em 

si mesmo o documento é ser-obra, um diálogo implica no intento do intérprete de pensar mais 

em profundidade o que está em discussão em um texto ou uma “realidade” passada e durante 

o processo o mesmo questionador é questionado pelo “outro”.  

Isso torna o processo da prática do ofício um tanto dialético no tempo. E, como tal, as 

perguntas e respostas não se esgotam; pelo contrário, criam possibilidades de novas perguntas 

e interpretações a partir das possibilidades criativas da imaginação histórica.   

Portanto, a história intelectual busca mais as interpretações que surgem sobre os textos 

e como as ideias se articulam no passado e estão contidas nos textos (contextos). Não se 

resumem ao fato de serem necessariamente impactantes na vida do autor, da sociedade, da 

política, da instituição e da cultura, pois elas estão sempre circulando no tempo entre 

diferentes atores sociais que mencionam e relacionam os textos e seus diversos contextos 

pertinentes. Isso faz da história intelectual uma história de textos sem apelar necessariamente 

para um contexto com aspectos econômicos, sociais, políticos, etc. Tal particularidade não 

quer dizer que ela desconsidera esses aspectos. Por vez eles interferem e por outras não, 

dependendo da abordagem que se quer e de como as perguntas se colocam diante do texto, 

este pode se inclinado para um pensamento epistêmico próprio de uma ideia, conceito ou 

mesmo relacioná-lo com a natureza humana e seus atos decorrentes da interação e da 

percepção do ser-no-mundo, mesclando com a filosofia da história numa espécie de 

especulação filosófica. 

Procedendo à análise de textos, LaCapra (1983, p. 36-39) aponta seis tipos de 

contextos históricos possíveis: 1) a relação entre as intenções do autor e texto; 2) a relação 

entre vida do autor e texto; 3) relação da sociedade com o texto; 4) relação da cultura e o 

texto; 5) a relação de um texto e o corpus de um escritor; e, por fim, 6) a relação entre modos 

de discurso e o texto. Prosseguindo sobre os níveis interpretativos inteligíveis elencados por 

LaCapra, entra-se no campo do contexto do autor e na intenção do texto ao ser produzido.  O 

autor ressalta que não é necessária a presença de todos os níveis contextuais na investigação 

de um determinado texto. Além disso, algumas vezes, tais contextos se justapõem. E, ainda, 



26 

 

deter-se a esses pares dualistas quanto aos atos da fala e enunciação do texto não precisamente 

deduzem seu significado em torno das intenções do autor ao escrevê-lo. Se essa proposição 

assim fosse, suporia uma propriedade entre autor e texto e a intenção(ões) do autor podem ser 

incertas ou mesmo ambivalentes.   

Por esta e outras razões, não se pode eleger as intenções do autor como algo 

cristalizado no pensamento e alheio a processos e movimentos da realidade que interferem na 

sua análise, não podendo haver somente sua intencionalidade em primazia. O historiador 

enganar-se-ia naquilo que não está na relação com importantes dimensões do uso da 

linguagem e a resposta do leitor. De certa maneira, esses são critérios para uma interpretação 

e não implica dizer sobre a questão da obra ser entendida. Assim, o historiador pode ir mais 

além e abordar a relação entre a vida do autor e o texto e as novas interpretações se somam ao 

processo (LACAPRA, 2012, p. 253-254).   

Escreve, ainda, este autor, que a circulação ou não desses textos na sociedade, bem 

como os níveis culturais que se estabelecem com os textos, podem impor ao leitor exigências 

que, com frequência, poucos leitores estão dispostos a estudar em sua interpretação de modo 

mais aprofundado. De um historiador espera-se, então, o alerta de que um texto não é somente 

um texto nem somente um documento. É um ser-obra que também abarca inúmeros 

contextos, implicando a produção própria deste por outrem sob uma infinidade de contextos 

inerentes ao sujeito e à própria linguagem no tempo em que foi produzido. 

Dessa maneira, a partir da análise teórico-metodológica de LaCapra (1983), 

compreende-se as ideias de um determinado tempo e sua historicidade no contexto, sujeitos à 

investigação, que constituem a história num importante elemento para o processo de 

interpretação humana.  Na tentativa de compreender as ideias em seus diferentes contextos na 

análise das fontes, não busca-se somente analisar os textos, mas sim englobar todo processo 

interpretativo que emerge da comunicação e seu significado. Destarte, a questão texto e 

contexto se completa nas inter-relações que podem ser exploradas ampliando os pares duais 

como texto e autor para além de redes que se inter-relacionam, ou seja, a relação dos textos 

com seus diversos contextos pertinentes, pois a apelação ao contexto não corresponde ao ato 

de todas as questões da leitura e a interpretação, formando apenas um contexto.  

 

*** 

 

Feitas essas considerações iniciais sobre a Dissertação referentes ao aporte teórico-

metodológico, vinculação com a linha de pesquisa e história intelectual, bem como aspectos 



27 
 

biográficos sobre Emílio Willems, autor da obra Assimilação e Populações Marginais no 

Brasil (1940) < apresentamos os capítulos que se seguem.   

No primeiro capítulo, apresentam-se dois contextos que tornam inteligível a obra e o 

texto, na sua condição ser-obra. Apresentam-se os contextos de debate acerca das principais 

teorias culturalistas desenvolvidas em fins do século XIX e início do século XX, como 

também o contexto político-cultural brasileiro que lançou a questão da identidade nacional 

como um problema a ser definido. Num primeiro momento, cabe destacar o contexto de 

debates das teorias sociológica e antropológica nos principais centros de reflexão – EUA e 

Europa – e nessa relação situar o pensamento da sociologia que estava despontando no Brasil. 

Posteriormente, será contextualizado o Brasil e os intelectuais diante da emergência do Estado 

Novo e da pretendida renovação cultural do período, a qual, de certo modo, teve uma 

implicação política na escrita da obra de Willems. 

No segundo capítulo, opta-se por analisar os princípios internos da obra de Willems, 

especialmente sua perspectiva de intencionalidade autoral, explorando alguns aspectos que 

conduziram a obra Assimilação e Populações Marginais no Brasil, de modo que se possa 

chamar a atenção para os principais conceitos que Willems utilizou para construir sua teoria 

da assimilação.  Assim, nesse contexto, abordam-se algumas teorias vigentes no Brasil nos 

anos 1930-40. Parte-se da inserção de sua obra em um contexto mais amplo de discussão 

sobre a teoria antropológica vigente no Brasil dos anos 30-40, especialmente as fronteiras 

ainda não muito bem demarcadas entre o racial, o étnico, o cultural e o social no pensamento 

brasileiro e a crítica de Willems às teorias naturalistas. Segue-se na abordagem da sua 

preocupação em relação às teorias nacionalistas vigentes no período para, em seguida, fazer 

apontamentos de sua posição divergente em relação ao positivismo. E, por fim, delineiam-se 

as principais ferramentas conceituais usadas pelo autor para legitimar suas ideias, 

especialmente o conceito de assimilação. 

O terceiro capítulo compõe-se de uma análise, a qual almeja as condições de 

inteligibilidade da obra a que se refere o pensamento de Willems na compreensão do teuto-

brasileiro. Aponta-se para o entendimento da sua teoria para pensar a ideia do estrangeiro 

(imigrante - teuto-brasileiro) como aquele que parte de uma realidade e experiência conhecida 

para o confronto com uma outra esfera que lhe é estranha por diversos motivos (econômicos, 

políticos, sociais e, sobretudo, culturais). O processo de marginalização do imigrante é 

pensado nessa fronteira de identidade a qual se prende o teuto-brasileiro no espaço e tempo. O 

conceito teuto-brasileiro é explorado em sua relação com a noção de tempo e espaço como 



28 

 

delimitador da primeira que configura o lugar e não-lugar do “estrangeiro” que cria uma 

hifenização no lugar que vem a ocupar.  

 



1 EMÍLIO WILLEMS E OS ANOS 1930-40: A TEORIA ANTROPOLÓGICA E O 

BRASIL DOS INTELECTUAIS 

 

Neste capítulo, pretende-se apresentar os contextos de debates acerca das principais 

teorias culturalistas desenvolvidas em fins do século XIX e na primeira metade do século XX, 

como também o contexto político-cultural brasileiro que lançou a questão da identidade 

nacional como um problema a ser definido. Como se pode notar, trata-se de apresentar dois 

contextos que julgam-se ser pertinentes para compreender a obra de Willems. 

Primeiramente, cabe destacar o contexto de debates das teorias sociológica e 

antropológica nos principais centros de reflexão – EUA e Europa – e, nessa relação, situar o 

pensamento da sociologia que estava despontando no Brasil. Posteriormente, será 

contextualizado o Brasil e os intelectuais diante da emergência do Estado Novo e da 

pretendida renovação cultural do período, a qual, de certo modo, teve uma implicação política 

na escrita da obra de Willems.  

 

1.1 CONTEXTO DAS TEORIAS CULTURAIS 

 

As principais teorias culturalistas que Willems utilizou em sua obra podem ser 

localizadas em fins do século XIX e nas primeiras décadas do século XX. O autor lançou mão 

de autores como Simmel e Weber, centrais na definição de um paradigma mais compreensivo 

das ciências humanas, bem como dos diversos debates realizados nos Estados Unidos, que 

implicaram uma renovação, por meio da Antropologia e da Sociologia, dos estudos sobre a 

cultura.  

As mudanças que aconteciam na sociedade e seus processos sociais e culturais tiveram 

um considerável impacto na Sociologia e Antropologia nos anos 1930. A multiplicação das 

correntes culturalistas e sua concepção a heterogeneidade permitiu uma versatilidade nas 

formas de abordar o homem e sua relação com o meio por uma ótica mais conciliadora entre 

Natureza e Cultura, fugindo dos velhos modelos intelectuais que viam nessa relação um 

determinismo racial biológico.    

Faz-se necessário salientar que Willems não apresentou um modelo “ideológico” ou 

caminho a ser seguido e tampouco traçou estratégias de abrasileiramento. O autor analisou e 

abordou o quadro social dessas populações na forma como se encontravam. O quadro teórico 

por ele adotado aponta para um conceito amplo de assimilação, no qual imigrantes e 

descendentes vivenciaram situações em que, de um lado, a sociedade receptora seria o eixo 



30 

 

principal – luso-brasileira – e, do outro, os que vieram de fora com intenção de colonizar e 

ficar – imigrantes – também teriam a oportunidade de passar a integrar a vida nacional. Nesse 

sentido, não estariam alocados pelo autor como meros coadjutores no processo econômico. 

Sua análise sobre a assimilação e delimitação da região sul do Brasil implicou a 

mudança social e cultural das diversas etnias existentes e salientou o fator diversidade ao 

invés de unidade e homogeneidade. Na abordagem teórica, respeitou as particularidades dos 

grupos sociais nessa região e notadamente o elemento explicativo se remete à 

heterogeneidade. Sobre as diversidades, Albuquerque considerou as regiões brasileiras como 

retalhos culturais existentes que, por sua vez, compõem e cultivam a grande teia cultural 

nacional. Uma espécie de microterritórios inseridos no macro territorial que contém no seu 

cerne as inúmeras heterogeneidades que se manifestam na organização social, cultural e 

econômica. Desse modo, a origem da nacionalidade é buscada na história de cada região 

(ALBUQUERQUE JR, 1999, p. 101).  

A ideia em torno do conceito de cultura teve repercussão ampla e variada no início do 

século XX. O significado mais simples desse termo abrange todas as realizações materiais e 

os aspectos espirituais de um povo. Ou seja, em outras palavras, a cultura é constituída de 

tudo aquilo produzido pela humanidade seja no plano concreto das instituições ou no plano 

imaterial das ideias e crenças. E, além disso, engloba também todo comportamento aprendido 

no meio, de modo independente da questão biológica. Em outras palavras, a cultura seria todo 

conjunto complexo de conhecimentos e habilidades humanas empregadas socialmente. A 

ênfase no social permitiu à Antropologia e à Sociologia, bem como as Ciências Humanas em 

geral, mais do que explicar, compreender o comportamento do próprio homem na sua ação e 

reação frente à dinâmica contextual em que o mundo se apresentava. No campo da sociologia, 

importantes debates foram elaborados, sobretudo, para entender as sociedades e suas relações 

e inter-relações.  

Em tais debates, torna-se pertinente contextualizar as ideias e, sobretudo, as pesquisas 

científicas que reservam uma certa dependência do contexto no qual são produzidas.  

Mencionar o contexto intelectual em que se desenvolviam as ideias no campo das 

Ciências Sociais ou Humanas requer situar as concepções filosóficas que caracterizaram o 

pensamento europeu, sobretudo o alemão e o francês. No século XIX, a noção de cultura na 

Alemanha tende para a delimitação e consolidação das diferenças nacionais. Nessa 

perspectiva, o termo conotou uma visão particularista da cultura, ao contrário da noção 

universalista da tradição francesa, mais próxima de uma noção de unidade nacional 

constituída há tempo.  No entanto, o termo, no contexto alemão, se aproximou pouco da 



31 
 

noção de nacionalismo e mais à nação, evoluindo pouco sob o aspecto nacional durante o 

século XIX. Contudo, ao longo do século, os autores românticos alemães opuseram o conceito 

de cultura à civilização pelo progresso material proveniente do desenvolvimento econômico 

industrial. A visão essencialista e particularista estava mais ajustada à noção étnico-racial de 

nação (CUCHE, 1999) 

Baumer (1977) entende esse final de século XIX como a decadência de teorias 

filosóficas tidas como modelos e que, ao mesmo tempo, prenunciavam um novo mundo de 

pensamento que viria a tomar forma. Não tanto como um fim, o fim de século era um 

princípio, pois “continha em si a semente de uma nova espécie de modernidade que era muito 

diferente da modernidade científico-racionalista que viria a amadurecer durante o desenrolar 

do século XX” (BAUMER, 1977, p. 132). Era um tempo de mudanças e reações não só ao 

positivismo como aos valores vigentes e convenções burguesas. O racionalismo era posto a 

indagações e a ciência passava a dar espaço às incertezas, as quais, Baumer descreveu como 

uma “sensação de não saber exatamente onde estava a certeza ou mesmo se haveria uma 

certeza, para além da própria mudança e de não saber o que o futuro podia trazer” 

(BAUMER, 1977, p. 132). O próprio clima de desorientação abria espaço para novas 

experiências e debates que traziam as Humanidades a um campo menos racional e previsível 

para uma esfera mais compreensível para com a natureza e o indivíduo.  

O fim de século e início do século XX não se caracterizaram, para Baumer (1977), 

como uma revolta contra a ciência e sim contra o cientificismo que chamava a si todo 

conhecimento na ideia do determinismo. A própria ideia do mundo darwiniano reclamava a 

cultura como elemento da biologia, gerando atritos nesse contexto determinista da cultura.  

Foi o momento em que se apresentam as tentativas de autonomia à cultura, segundo a lógica 

própria das ciências humanas e não da natureza. Nesse sentido, os debates floresceram com os 

intelectuais, a exemplo de Dilthey e Max Weber, no significado de “entrar em simpatia com a 

experiência de outros homens, seres humanos como nós” (BAUMER, 1977, p. 135) para 

compreender os fatos sociais e culturais num contexto menos determinista e objetivo, a fim de 

integrar a subjetividade que permeava a ação humana. Em tal clima efervescente de ideias 

“Bergson rejeitava a teoria mecanicista a favor de uma natureza “criativa”, caracterizada mais 

pelo tempo do que pelo espaço. O tempo era a nova dimensão principal” (BAUMER, 1977, p. 

138).  

Pode-se dizer que a noção de tempo trouxe uma perspectiva mais dinâmica às relações 

sociais, pois para Bergson ele era sinônimo de “inovação”, refutando qualquer vinculação 

com uma essência eterna e inerte quanto uniforme como o espaço (BAUMER. 1977, p. 138).  



32 

 

Assim, a noção de tempo trouxe o universo do contexto histórico. Não soa estranho 

que os intelectuais começaram a pensar a cultura dentro de um contexto relacional próprio e 

com relativa liberdade, ou seja, que cada cultura se desenvolvia segundo acontecimentos 

sociais que eram únicos dentro de cada cultura e sociedade. Isso vem ao encontro do debate 

de Nietzsche (1878)3 sobre a falta de um sentido histórico que orientasse o pensamento dos 

filósofos. Portanto, no início do século XX a perspectiva sobre o tempo e sua inovação trouxe 

à luz os comportamentos obscuros da psique para investigar as diferenças sociais, que eram 

cada vez mais entendidos como resultados de ordem cultural, bem como as múltiplas 

possibilidades de mudança aferidas à personalidade humana. 

Na transição do século, os intelectuais encontraram veias culturalistas para explicar os 

comportamentos e as condutas irracionais – os aspectos racionais também. A Psicologia 

Social veio a desempenhar papel importante sobre a compreensão dos comportamentos sobre 

os indivíduos e destacou para esse contexto o “espírito de grupo”. No intuito de fugir ou dar 

um esclarecimento sobre a oposição em que se encontrava a natureza humana diante das 

oscilações sobre verdade, razão e racionalismo, de um lado, e de outro, o irracionalismo e as 

incertezas, buscava-se equilibrar a objetividade e a subjetividade. A resposta veio com as 

implicações relativistas. E, apesar de surgir em fim de século, ganhou crescente campo no 

século XX. Baumer elucida muito bem essa recepção no novo século a partir de uma citação 

de Durkheim (1915) em crítica à decadência dos valores que consistia na falta de 

espiritualidade mais existencial e humana. ““O que existe, na realidade”, escreveu ele, em 

oposição a lei do progresso de Comte, “são sociedades particulares” (BAUMER, 1977, p. 

164).  

Com o relativismo cultural, e também histórico, o início do século XX trazia 

problemáticas variadas que implicavam respostas na interdisciplinaridade das áreas humanas 

– História, Sociologia, Antropologia e Psicologia Social. Esse campo interdisciplinar ampliou 

a noção de compreensão do indivíduo nos seus processos sociais e permitiu estudar a 

diversidade cultural.  

Na Alemanha, antes mesmo da Sociologia de Weber, Georg Simmel também cunhou 

sua Sociologia num desenvolvimento consistente na área e sua contribuição foi decisiva para 

a consolidação e debate das Ciências Humanas. De sua sociologia, podemos destacar o 

aprofundamento que o autor deu para a análise das formas de sociação. O conflito foi 

concebido sociologicamente como parte integradora da sociedade humana. Com uma 

                                                 
3 Para saber mais sobre, consultar BAUMER (1977).  



33 
 

sociologia formal, permitiu a possibilidade de compreender que os indivíduos não eram 

invariantes em si, e sim as formas grupais em que estes se inseriam ou mesmo formavam. Seu 

princípio consistia em que toda interação entre os homens era uma forma de sociação, bem 

como o conflito. Este último não era representativo apenas de condições maléficas numa 

sociedade, mas considerado em seu aspecto social e mental como positivo para o 

desenvolvimento das sociedades (MORAES FILHO, 1983).  Nesse entendimento, o conflito 

na abordagem sociológica de Simmel seria um eixo gerador par amenizar as tensões dualistas 

e orientar uma unidade que eliminasse e selecionasse determinados aspectos das partes 

envolventes numa determinada sociedade. 

Ao reservar relevância sociológica ao conflito, Simmel deu abertura à perspectiva 

subjetiva da ciência que permitiu abordar categorias pertencentes à psicologia, a exemplo do 

ódio, inveja, desejo, etc., e que estas agiriam nas interações sociais. Tão logo, a sociedade ou 

mesmo a cultura não estava para ele numa relação de harmonia que excluía qualquer 

possibilidades de conflitos. Nesse sentido, a sociologia do início do século XX prenunciava 

que as culturas apresentavam rupturas que permitiam mudanças em determinados contextos 

históricos. Este último pareceu ser condição imprescindível para o entendimento das 

sociedades sob uma lógica própria, ou seja, que reservava as particularidades e 

especificidades aos grupos e seus comportamentos, como atesta em sua sociologia do conflito, 

que, mesmo num grupo absolutamente centrípeto e harmonioso, não haveria uma união pura. 

Isso seria empiricamente irreal como também não poderia mostrar um processo de vida real 

(MORAES FILHO, 1983). 

Nesse contexto de teorias que buscavam pensar mais as particularidades dentro da 

unidade, o conceito de cultura teve sua acolhida com sucesso nos Estados Unidos, ocorrendo 

uma fusão entre Cultura e Antropologia. Em seguida, o conceito migrou para a Sociologia e a 

Psicologia. 

Os teóricos culturalistas do século XX situaram a reflexão sobre o homem e a 

sociedade a partir das especificidades humanas na diversidade e esta na unidade. Esse se 

constituiu em um desafio teórico metodológico. Da concepção particularista da cultura, 

muitos intelectuais se desvincularam de noções deterministas da ciência no sentido biológico. 

Para Cuche (1999), a noção ciência se vertia em dois horizontes: um que prezava pela 

unidade, ainda segundo um esquema evolucionista4; e outro no sentido da diversidade sem se 

opor à unidade. Assim como no século XIX, a cultura e suas concepções num contexto 

                                                 
4 Apesar da multiplicação de vertentes culturalistas, o evolucionismo numa perspectiva darwinina e lamarckiana 

e o positivismo ainda encontravam terreno fértil.  



34 

 

alemão (particularista) e francês (universalista), no século XX, as duas correntes de 

pensamento continuavam a ter força e constituíam modelos explicativos variados em 

metodologia e teoria. Ampliar esse modelo de cultura alemã-francesa foi nos Estados Unidos, 

sem dúvida, um campo que abriu caminho para inúmeras pesquisas acadêmicas sobre a 

natureza e o indivíduo. A concepção particularista de Franz Boas, que estudara na Alemanha, 

concebeu que a organização social era determinada mais pela cultura do que pelo ambiente 

físico. Nota-se a independência que essa vertente tomou em relação ao quesito biológico-

racial. As culturas particulares entravam no rol das investigações dos pesquisadores. Cada 

cultura representou, nesse contexto relativista e particularista, uma totalidade singular e um 

esforço em pesquisar o que fazia a sua unidade (CUCHE, 1999, p. 45). E, nesse conjunto, a 

“compreensão” tornou-se a máxima para tratar dos costumes particulares, bem como os fatos 

culturais podiam ser interpretados se relacionados ao seu contexto histórico cultural. Pensar a 

diferença foi crucial para a Antropologia americana. E como os lugares de produção não se 

desvinculam de seu contexto histórico, os Estados Unidos deram importância à diferença por 

se constituir em um país de imigração de diferentes origens culturais. Para Cuche (1999, p. 

66), a imigração precede e funda a nação, de modo que o americano era um imigrante ou 

descendente de imigrante e a base do modelo de integração nacional admitia a formação de 

comunidades étnicas particulares. Em outras palavras, a vinculação dos indivíduos à cultura 

americana se dava pela participação reconhecida em comunidades étnicas particulares.  

Sob uma perspectiva compreensiva particularista, a elucidação do vínculo que ligava o 

indivíduo a sua cultura permitia uma visão sobre os variados comportamentos de grupo e 

estes sobre o individual, concretizando a ampliação do conceito social de cultura. Como na 

Antropologia francesa de Durkheim, compreender o social em amplas dimensões tornou-se 

uma ambição (CUCHE, p. 51). Nos Estados Unidos dos anos 1930, à Escola Cultura e 

Personalidade se ligavam antropólogos que definiam a cultura através dos homens que a 

viviam.  Assim, a diferença não era vista como um problema, mas sim integrante de um 

esquema funcional social e cultural que permitia, na fronteira das diferenças, encontrar os 

comportamentos coletivos e individuais mediante continuidades e descontinuidades. Foi 

possível compreender a diversidade de status no interior dos grupos de uma mesma sociedade 

e que o indivíduo conhece de sua cultura o que lhe é necessário para a interação em seus 

diversos status (de sexo, de idade, de condição social, etc.) a desempenhar seus papeis nessa 

sociedade.  



35 
 

Em suma, o indivíduo não era depositário de toda a cultura de origem5. Ele seria antes 

um sujeito que seleciona na cultura aquilo que necessita para sua comunicação no meio, 

conferindo uma dinâmica a esse processo. A atenção dos antropólogos americanos estava 

voltada aos processos de rupturas e descontinuidades, pois a cultura não era mais concebida 

como uma transmissão de dados imutáveis e sim coo capacidade de transformação da 

natureza pela cultura, pois esta possibilitava ao indivíduo inovar e isso implicava, por sua vez, 

conceber as mudanças culturais no tempo em diferentes contextos históricos.  

Compreender como os indivíduos recebiam e sentiam a cultura constituiu o desafio 

dessa geração de antropólogos frente às sociedades complexas que se formavam na 

modernidade com o crescente fluxo migratório e transformações sociais, políticas e 

econômicas. Essa percepção abriu caminhos para o estudo da interação entre cultura e 

indivíduo. A Escola de Chicago teve essa preocupação com os estrangeiros nos contatos com 

a cultura que os acolhia. Foi sensível o olhar dado à dimensão cultural das relações sociais e à 

forma como os indivíduos interiorizavam e viviam a sua cultura. Sobretudo, se interessavam 

pela influência da cultura de origem dos imigrantes e a inserção destes na sociedade que os 

acolhia, como atestam os estudos de William Thomas e Robert Park. A reflexão teórica do 

título de Willems, Assimilação e Populações Marginais no Brasil: estudo sociológico dos 

imigrantes germânicos no Brasil (1940), expressou o pensamento de Robert Park, que fez uso 

do conceito de aculturação para tratar de culturas diferentes que passaram a viver em espaço 

comum (PARK, 1948, p. 28-31). Da confrontação dos dois sistemas culturais nascia o 

“homem marginal”, que não se reconhecia nem dentro de uma nem de outra sociedade. A 

interação da sociedade, ou melhor, de grupos sociais num espaço territorial nacional foi 

analisada por Willems na fronteira da assimilação, pois no caso do Brasil, a região Sul foi 

receptora da grande imigração; disso decorreu a inquietação do autor em compreender o 

processo de assimilação dessas populações e seus descendentes. 

Para Herpin (1973), nesse período, a Sociologia se apropriava dos métodos da 

Antropologia e se difundiam os estudos de comunidades, ainda que sob uma perspectiva 

urbana, na qual a hipótese considerada era que a comunidade formava um microcosmo 

representativo da sociedade a qual pertencia, possibilitando apreender a totalidade da cultura 

desta sociedade (HERPIN, 1973 apud CUCHE, 1999, p. 100). 

A continuidade da cultura também foi investigada através das gerações sob o conceito 

de “socialização”, entendido como a interiorização das formas de pensar, agir e sentir de um 

                                                 
5Linton e Kardiner são os teóricos que defendiam essa linha de pensamento.  



36 

 

determinado grupo e geralmente pela perspectiva comparativa (das nações, do sexo, das 

classes sociais...). Para tanto, o pesquisador leva em conta as diferenças em que o indivíduo é 

sociabilizado bem como os efeitos no comportamento. Nesse processo de socialização, para o 

sociólogo americano Talcott Parsons, a família exercia um papel fundamental, seguida do 

processo escolar. As críticas feitas nesse sentido eram de que o indivíduo ficaria submetido e 

condicionado à primazia da sociedade e não o contrário (CUCHE, 1999, p. 102-103). As 

análises que não aceitavam essa hipótese se colocavam na retaguarda de que o indivíduo não 

seria determinado pela socialização. Ele teria um conjunto de escolhas a serem feitas com 

autonomia, de modo que poderia modificar suas atitudes perante a possibilidade de modelos 

culturais que se apresentavam em constante mudança; portanto, não prevaleceriam os 

modelos culturais sociabilizados na infância (CUCHE, 1999, p. 104).  

Contudo, a abordagem interacionista da cultura foi enfatizada por Sapir ao considerar 

que esta era um sistema de comunicação interindividual. Assim, a cultura, para ele, estaria no 

conjunto de significações comunicadas pelos indivíduos de um determinado grupo em suas 

interações.  

Dessa maneira, pode-se apreender que as diferentes formas que a relação entre cultura, 

indivíduos e sociedade foi abordada caminhou no sentido da importância do “contexto” em 

que essas relações se davam a consequente ação de valorização dos grupos particulares, com 

suas culturas e especificidades próprias, que passaram a ser estudadas em seu contexto 

complexo pelas Ciências Humanas que se remodelaram, sobretudo no início do século XX. 

Com métodos próprios da área das humanas, estes se afastavam cada vez mais das concepções 

universais e darwinistas de evolução da cultura, pois os intelectuais agiam no sentido, cada 

vez mais, de compreender os processos sociais que englobavam o homem num sentido amplo: 

o social. O legado biológico-racial, ainda que encontrasse espaço em teorias racistas e 

nacionalistas, constituía um pensamento paralelo a todo esse florescimento da dimensão 

humana e social.  

Em meio a esse caldeirão de teorias, Willems desenvolveu seu pensamento, 

fundamentalmente marcado pelas diversas teorias culturalistas que se difundiram, tanto na 

Alemanha e França quanto nos Estados Unidos. Para o caso deste último país, o autor não 

somente se fundamentou em teorias que estavam em voga naquele país, como também 

analisou a sociedade norte-americana e teceu algumas comparações com o Brasil, pois ambas 

eram resultado de grandes fluxos migratórios e deslocamentos humanos forçados e 

voluntários, mas que se constituem partes integrantes de um novo meio.   

 



37 
 

1.2 O BRASIL DOS INTELECTUAIS E A EMERGÊNCIA DO ESTADO NOVO 

 

Ao abordar o assunto dos intelectuais no contexto dos anos 1930-40, devem ser 

situados alguns aspectos da história política e institucional que se relacionaram com suas 

obras ou, pelo menos, com alguns dos temas nelas tratados. Trata-se de um momento em que 

se pretendia definir o ser brasileiro nos principais debates intelectuais. Essa questão era 

propícia para o momento de transição do Brasil de um modelo arcaico do século XIX para se 

inserir numa modernidade com a crescente urbanização que o país vinha apresentando. 

Diversos discursos concorrenciais, que já vinham se desenvolvendo desde o século XIX, 

foram tomados para tentar definir uma identidade para a nacionalidade brasileira. Foram 

construídas representações variadas desse tipo brasileiro.  

As representações do tipo brasileiro nacional que se pretendia consolidar sob uma 

identidade da pátria iam desde teorias da mestiçagem6 que uniam as culturas do branco 

português, o negro africano e o índio à ideologia do branqueamento7 do Brasil com o 

incentivo da vinda dos imigrantes europeus a integrarem a sociedade brasileira.  

Na primeira metade do século XX, as ideias do período fazem parte de um momento 

de renovação com as relações de integração territorial nacional. As diferentes regiões se 

apresentavam na sua forma heterogênea e serviram para a problemática dos intelectuais e do 

Estado que pretendiam definir e integrar as questões de fronteiras e as identidades culturais do 

Brasil. Nos anos 30, havia uma tentativa de mudança no quadro social brasileiro e de 

legitimação de uma nova ordem no cenário político que se pretendia nacionalizante. Não 

tardou para que intelectuais “explicassem” o Brasil sob diversas teorias e ideologias, muitas 

vezes atreladas a uma ideologia política do Estado.  Não que ideias sobre a nação não 

existissem antes dos anos 30. Havia muitas delas, mas foi somente a partir dos anos 20 e 30 

que o Estado começou a consolidar, de modo mais efetivo, essa busca de uma identidade 

nacional.  

Tal ótica pode ser contextualizada pela situação que o Pós I Guerra proporcionou na 

Europa8. Até os primeiros anos do século XX, esta era vista como “modelo” a ser seguido, por 

meio das ideias que se difundiam e na crença de uma civilização superior sob a perspectiva de 

                                                 
6 O intelectual expoente dessa teoria foi Gilberto Freyre na obra clássica Casa-grande & Senzala (1933), que 

recuperava o passado histórico brasileiro sob uma perspectiva integradora e harmoniosa dessas culturas, ainda 

que se aproxime de tendência que fazem menção à dependência da cultura com o elemento raça.  
7 Para saber mais consultar: VELLOSO, Mônica Pimenta. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 6, n. 11, 1993, 

p. 89-112. 
8 A crença de um modelo liberal no qual os mercados se regulassem e as civilizações atingiriam o progresso 

passa a ser desacreditada. Com isso há um retorno a ideia a ideias associadas ao nacionalismo patriótico.  



38 

 

colonizador-colonizado. Contudo, a guerra sinalizou para o espaço intelectual brasileiro que 

era a vez da América se emancipar desses resquícios e valorizar a sua História. A afirmação 

diante da decadência e importação de ideias e modelos europeus que explicassem o Brasil foi 

o que reuniu grande parte dos interesses comuns aos intelectuais preocupados com essa 

questão. O País teria de ser visto sob uma ótica própria. Era chegado o momento de enfrentar 

os próprios problemas da história social da jovem nação brasileira. Nessa busca de afirmação 

de um passado que se integrasse a uma identidade nacional, os problemas eram muitos.  

Skidmore (1976), em debate sobre raça e nacionalidade no pensamento brasileiro, 

escreve sobre o temor dos intelectuais em apresentar um Brasil que se vê frente a frente com 

seus dilemas: um passado escravocrata, vazios demográficos, amplo território, “quistos de 

imigrantes”9, entre outros. Este era o quadro que denotava a fragilidade da situação brasileira 

no panorama internacional, ampliando o fantasma da cobiça externa, como a penetração dos 

Estados Unidos na tentativa de encontrar mercados externos para a crise, tanto quanto a 

perspectiva da II Guerra em seu contexto, trazia a metáfora da oposição entre “democracia” e 

“totalitarismo”10. Tal oposição foi vista, ainda nesse contexto relacional, como ameaça de 

barbárie à liberdade e à cultura11.  

Somou-se a esse quadro da situação social brasileira o “abismo entre a realidade 

brasileira e os modelos que pensadores do passado tinham, tantas vezes e tão erroneamente, 

tomado por ela, foi mais geralmente percebido” (SKIDMORE, 1976, p. 164). Para o autor, a 

desconfiança quanto às teorias que apresentaram o Brasil até o início do século XX passaram 

a ser contestadas e os intelectuais se engajaram na sensibilidade de estudar a situação 

brasileira por ela mesma, estimulando o pensamento nacionalista.  

Para Skidmore (1993), os intelectuais se sentiram impulsionados e começaram, 

também, a sentir que podiam mudar o papel que o darwinismo social, herdado da cultura 

europeia, tentava atribuir ao Brasil. Na perspectiva do autor, o corolário disso era óbvio e 

ajudado pela reação dos intelectuais à guerra na Europa: a nação brasileira tinha uma 

identidade e um destino que deviam e podiam ser controlados por brasileiros.  

Tais teorias racialistas justificavam o suposto atraso brasileiro em relação à Europa. 

Não se tinha a pretensão em apresentar uma positividade para o Brasil e criar a ideia de nação 

com a originalidade brasileira. Qual originalidade seria esta? Trazer o contexto histórico para 

                                                 
9 Essa palavra causa certo desconforto para Willems, pois em sua sociologia de perspectiva interacionista esse 

termo traz uma conotação negativa no âmbito da intercomunicabilidade das culturas.  
10 Consultar: MARTINS, Wilson. História da inteligência brasileira. São Paulo: Cultrix: Ed. Da Universidade 

de São Paulo, 1977-78.  
11 Nesse sentido ver SKIDMORE (1976); FREYRE, Gilberto. Uma cultura ameaçada: a luso-brasileira (2010). 

A primeira edição dessa obra foi em 1942. 



39 
 

o debate e cenário intelectual sob um viés culturalista independente da raça representou um 

momento de originalidade do próprio lugar onde se pensava tais questões. Também o fato das 

pesquisas científicas apresentarem uma metodologia e temas variados colaborou para a 

circulação de ideias e cultura de uma sociedade que já não era a mesma num processo de 

transformação e modernização.  

Nesse engajamento, os artistas12, literatos13 e demais intelectuais expressaram e 

direcionaram suas energias para diversas circunstâncias desse cenário “nacionalista” que se 

mostrava cada vez mais programático diante do Estado. Os modernistas também estavam no 

rol que envolvia a palavra de ordem da época: nação. Num tom de urgência sobre o problema 

da identidade nacional, o papel do intelectual foi concebido de forma radical. Projetos de 

cultura nacional despontavam de forma inquietante e o território foi sintonizado no tom do 

debate.  Nesse sentido, Velloso (1993, p. 1 – 2) escreveu que os intelectuais brasileiros se 

auto-elegeram executores da missão de encontrar a identidade nacional e romper com o 

passado de dependência cultural e direcionando suas reflexões para o destino do País. Nessa 

vanguarda patriótica, dilemas de como o Brasil seria retratado ou como o era, se homogêneo 

ou heterogêneo na sua composição, eram recorrentes nos escritos de muitos autores.  

A relação nacional-regional foi amplamente discutida no interior do modernismo14. De 

certo modo, tal relação trazia o pensar no seu interior esse hífen que integrava as diferenças 

culturais regionais no cenário nacional. Assim, o regionalismo, visto antes como atraso, 

passou a ter uma nova concepção, na qual as singularidades e diferenças eram capazes de 

informar o conjunto. Mário de Andrade15 foi o intelectual mais representativo desse 

movimento, defendendo a ideia através da teoria da “desgeografização”, chamando atenção 

                                                 
12 Alguns artistas, também, expressaram o sentido de vincular as artes ao cenário cultural e político que o 

período propiciava. Os modernistas também se engajaram num lugar de atuação de suas ideias por meio da arte 

com conteúdo marcadamente nacionalista. O movimento teve grupos dissidentes conforme as visões que 

apresentavam do processo e a própria ideia de brasilidade. Era hora de resgatar o Brasil na sua essência e criar 

essa imagem para a nação. Alguns grupos apresentavam um eixo representativo próximo a uma unidade 

homogênea, outros uma visão heterogênea enfatizando o regionalismo. Para saber mais consultar Velloso 

(1993). 
13 Podemos citar alguns nomes de escritores que escreveram nesse período destacando as regiões, como Érico 

Veríssimo com a região Sul, Vianna Moog e a aculturação do imigrante germânico.   
14 Não se entende por modernismo (ou movimento modernista) apenas enquanto generalização de um conjunto 

de movimentos culturais, escolas e estilos que permearam as artes e literatura na primeira metade do século XX. 

Tampouco, concentra-se em seu marco simbólico na Semana de 1922. Entende-se o modernismo na concepção 

de Gomes (1993) como um movimento de ideias renovadoras que estabelece fortes conexões com a arte e 

política e que se caracteriza por uma grande heterogeneidade. Como movimento de ideias, Gomes toma 

emprestado de Julliard (1988) a concepção de que as ideias “não circulam”, pois estas são portadas por homens 

que fazem parte de grupos sociais organizados.  
15 Intelectual engajado no movimento modernista do início do século XX.  



40 

 

para as questões temporal e histórica, ao invés de sobrepor o espacial sobre estas16. Dessa 

forma, o regionalismo era um meio instrumental para se chegar à nacionalidade como unidade 

cultural. Contudo, o movimento não apresentava um consenso sobre tal relação. Ainda que a 

partir das regiões se tentava resgatar as tradições em prol da nacionalidade enquanto unidade 

cultural, também se excluíam as partes ao se tentar homogeneizá-las nessa unidade 

nacionalizante, o que configura, como se sabe, qualquer discurso da nação. Como atesta 

Velloso (1993), a polêmica dessa relação era expressiva por registrar os resquícios de uma 

tradição regionalista de fortes bases locais devido à “postura ambígua assumida por alguns 

intelectuais frente à questão do nacionalismo. Presos à tradição localista, eles tendem a 

identificar a sua região de origem como núcleo da nacionalidade” (VELLOSO, 1993, p. 11).  

É nesse contexto que São Paulo ganha destaque na elaboração de um projeto de 

cultura nacional entre a elite intelectual. A geografia desse estado foi destacada e o fator 

espacial e temporal ganhou atenção com os valores dos bandeirantes paulistas. A brasilidade 

que se pretendia estava na tríade espaço-território-geografia. Contudo, não é estranho que 

nessa perspectiva estava incumbida a relação natureza e meio. Velloso (1993, p. 15) aborda 

essa questão quanto ao grupo modernista que retoma o pensamento romântico e enfatiza o 

meio expressando a natureza e o homem vinculado a ela. A brasilidade seria o resultado dessa 

relação e o território nessa concepção nacionalista teria o papel integrador em si. Nisso reside 

uma polêmica sobre a assimilação que estaria circunscrita na simplificação do processo. A 

“condição” do abrasileiramento estava no contato com essa natureza.  

Não era estranho nesse contexto de legitimação de uma representação simbólica para a 

jovem nação brasileira vincular o nacionalismo a um espaço geográfico num país rural como 

o Brasil. Se a perspectiva era extrair do singular os elementos capazes de informar o conjunto, 

a retórica objetiva de homogeneizar consistia em integrar o território brasileiro. Dessa forma, 

nenhuma região ficaria de “fora”, pois bastava nacionalizar por meio de uma representação 

simbólica cabida aos intelectuais ou mesmo o Estado em medidas incisivas com seu programa 

nacionalizante.  

A questão problemática no que dizia respeito à nacionalização dos estrangeiros 

decorrentes da imigração estaria “resolvida” com o “nacionalismo integrador”, no qual cabia 

ao imigrante um papel passivo no processo. Ou seja, ele perdia a sua identidade original para 

                                                 
16 Para saber mais ler artigo VELLOSO, Mônica Pimenta. A brasilidade verde-amarela: nacionalismo e 

regionalismo paulista. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 6, n. 11, p. 89-112, 1993..  



41 
 

se integrar no “organismo etnológico nacional”17. Assim ele não só seria um personagem 

reificado da modernidade como símbolo do trabalho, como, também, da própria brasilidade.   

Muitos intelectuais uniram esforços para pensar a identidade brasileira e a valorização 

do nacional. A intelectualidade começava a se propor enquanto profissão.  Atendendo a temas 

em prol do nacionalismo, a exemplo da identidade brasileira, outras modalidades também 

ganhavam importância no campo de ensaios e estudos científicos bem como na literatura. 

Para Martins (1977-78, p. 128), “se a guerra e as ideologias propunham com agudeza nunca 

vista o tema da missão do escritor, a volumosa e sempre crescente atividade intelectual 

começava a propor o da sua profissão”. Não era estranho, nesse momento, criar personagens 

de “tipos sociais” como “o filho de família tradicional; o descendente empobrecido das boas 

famílias; o pequeno-burguês, os comunistas e assim por diante” (MARTINS, 1977-78, p. 129-

130). Percebe-se que as temáticas são proporcionais à realidade social do período, bem como 

o negro, o mestiço, o paulista e os “dólicos-louros”. Estas categorias se inseriam não apenas 

nas realidades demográficas como nos debates teóricos e científicos do momento. Os 

romances e a literatura também estavam no rol das discussões, assim como a singularidade 

das regiões estava para com esse debate.18 O que se tentava expressar no período se 

aproximava muito do interesse em “descobrir” um “tipo social” para a nação brasileira e que 

estivesse a contento do contexto nacional na sua forma política e social. Nesse cenário das 

realidades demográficas, Martins (1977-78) escreveu que  

 

defeituosas quanto sejam, a esse respeito, os nossos recenseamentos, eles fornecem, 

pelo menos, índices inquestionáveis, isto é, verdades psicológicas além das verdades 

estatísticas” e a distribuição pela cor. Alguns livros circunscrevem tal realidade, 

como é o caso de “O Mundo que o Português Criou” e “Uma Cultura Ameaçada: a 

Luso-Brasileira” de Gilberto Freyre, que reagia em termos emocionais contra a nova 

temática anunciada pelo livro “Assimilação e Populações Marginais no Brasil” de 

Emílio Willems (MARTINS, p. 144-145).  

 

Destacou que tais temáticas e análises tiveram seu sentido revelado dentro das 

estatísticas demográficas do período e a “cultura lusa ameaçada” que Freyre denunciava já era 

pura e simplesmente a cultura brasileira, a qual não podia estar ameaçada, tendo em vista o 

processo colonizador e sua suposta sedimentação como identidade ideal do Brasil. Ainda que 

                                                 
17 Para saber mais sobre o “nacionalismo integrador” e “organismo etnológico brasileiro”, consultar VELLOSO 

(1993). 
18 A sistematização dos assuntos sobre os “tipos sociais” do período são descritas na retórica dos acontecimentos 

que vem se desenrolando. A situação do negro é discutida em várias obras e intelectuais, a exemplo de Oliveira 

Viana e Arthur Ramos. O orgulho paulista também era abordado numa perspectiva de superioridade geográfica 

que vinha a calhar para o momento de uma procura insistente de afirmação de um tipo social brasileiro que 

expressasse a identidade nacional.  Consultar Martins (1977-78). 



42 

 

a urbanização se anunciasse nesse período de modernidade do Brasil, este se apresentava 

essencialmente rural. 

Em locais e momentos em que se abrem portas para o estudo da diversidade social e 

cultural na composição de um país – ou de uma região intestina a ele – parece conveniente 

compreender como eram constituídos os sentidos de realidade dos processos de assimilação, 

permanência, negação, valorização, ambivalência, ressentimentos, representações coletivas ou 

estereótipos, contatos e conflitos que transparecem nas análises dessa questão tão enigmática 

e ampla que é a sociedade. Cada geração intelectual que uniu o passado e presente de forma 

original elaborou uma visão particular do processo histórico. O fator migratório recebeu certa 

medida de atenção para com a composição da identidade nacional diante da heterogeneidade 

regional que se apresentava. Ao longo de seu processo histórico, o Brasil foi receptor de 

várias etnias, o que tornava interessante observar os vínculos fixados por alguns intelectuais 

nesse contexto, de forma a elencar o que entendiam por brasilidade ou ser brasileiro. Que 

noção de identidade queriam dar ao país ou mesmo revesti-lo? Alguns intelectuais deram 

continuidade às tradições da colonização e conectaram nesse elo identitário a figura do luso-

brasileiro. E mais, para dar o tom de integração nacional, incluíram o negro africano sob a 

perspectiva da mestiçagem, como na obra Casa-grande & Senzala (1933) de Gilberto Freyre. 

O autor elegeu a tríade – o negro africano, o branco português e o índio – na definição da 

identidade brasileira. O negro escravo que servira para a base do crescimento econômico 

brasileiro e da elite branca portuguesa era agora, diante dessa teoria, equilibrada na sua 

condição de assujeitamento19 num contexto histórico social.     

As teorias de identidade estavam inseridas num novo contexto de ideias no século XX. 

Ainda que houvesse resquícios da velha teoria racial, esta era rejeitada na concepção cultural. 

As diferenças culturais e sociais não eram mais explicadas pelo fator biológico racial e sim, 

pelas peculiaridades das diversas culturas. Chacon (1977) descreve que o racismo exigia um 

urgente combate. A diversificação de influências com outras presenças intelectuais20 no país 

proporcionaram um novo panorama para a Sociologia no Brasil. 

Para Mendoza (2005), depois das revoluções de 30 e 32, o clima intelectual e político 

não só mudou como, também gerou transformações, principalmente na educação superior. A 

institucionalização das Ciências Sociais no Brasil se expressou na fundação de instituições 

                                                 
19 Refere-se a esse termo como a síntese a que o negro africano foi simplificado no seu processo histórico. De 

um cenário de submissão a que um regime de escravidão possa implicar, o elemento passa a ser igualmente 

“visto” ao branco. Isso significa que antagonismos de um passado histórico divergente e conflitante se amenizam 

ou mesmo se resolvem na mestiçagem, numa perspectiva cultural vinculada à biologia e raça.   
20 Alguns exemplos são: Donald Pierson, Emílio Willems, Willard Quine. 



43 
 

que contaram na sua estrutura de ensino com as disciplinas de Sociologia e Antropologia. A 

criação da Escola Livre de Sociologia e Política, fundada em 1933, na Faculdade de Filosofia, 

Ciências e Letras da USP, e da cátedra de Antropologia Social na Universidade do Distrito 

Federal criada, em 1935, foram iniciativas da "geração precursora" que institucionalizou o 

ensino superior da Sociologia e da Antropologia no Brasil (MENDOZA, 2005). 

 A Antropologia colocou seu aparato teórico construído no passado, com 

possibilidade de, no presente, compreender os intensos movimentos provocados pela 

imigração: de um lado, os processos homogeneizantes da ordem social patriarcal com 

resquícios racialistas e, de outro, contrariando tal tendência, a reivindicação das 

singularidades, apontando para a constituição da humanidade como una e diversa. Ou seja, a 

heterogeneidade nacional e as particularidades regionais se apresentaram recorrentes no 

questionamento que afetou as ciências humanas no início do século XX. Ainda que esse 

movimento tenha se intensificada, de modo geral, na segunda metade do século XX, esse 

primeiro momento, em particular na Antropologia e Sociologia, emergiu com outras 

perspectivas teóricas, dentre as quais se destacaram os chamados estudos culturais. 

Nesse moderno debate que se seguiu na Sociologia Brasileira, Willems apresentou sua 

contribuição com os estudos de sociedade e de comunidade bem como os processos de 

contatos sociais vinculados à mudança social e cultural. Sua sociologia próxima ao 

pensamento da Escola de Chicago apresentou um importante tema no cenário das 

heterogeneidades culturais e sociais brasileiras. O tema da assimilação e marginalização do 

que se entendia no período foi intensamente trabalhado nos conceitos que apresentou na obra 

Assimilação e Populações marginais no Brasil.  

A definição de uma identidade era um processo complicado e ímpar ao imigrante, na 

qual suas representações e visões do mundo e de si próprio se defrontavam num contexto 

completamente estranho e novo. Consequentemente, isto o desafiava a buscar semelhanças 

que identificavam e ao mesmo tempo conflitavam com sua cultura num processo dinâmico de 

adaptação.  

Nesse desafio de busca de semelhanças e diferenças, não houve um consenso entre os 

intelectuais. Alguns se engajaram na discussão da identidade nacional e atuaram na 

empreitada da legitimação do Estado e sua identidade. Nesse sentido, Oliveira Vianna não 

mediu esforços em suas estratégias para atingir ou apropriar-se de um discurso sobre 

identidade nacional e legitimar o Estado. Diante das novas situações exigentes no período, 

este tinha de se validar com uma identidade.  



44 

 

O debate que muitos intelectuais inauguram no início do século XX se insere nessa 

discussão da identidade nacional e do que viria a ser o povo brasileiro nesse conjunto.  Criar 

conexões de união e pertencimento, o que faz do brasileiro se sentir brasileiro, era uma 

reflexão que estava sempre presente na dinâmica do tempo.  Conceituações nacionais na 

construção da identidade foram incessantemente elaboradas a explicar um Brasil positivo 

diante de seu passado escravocrata que agora estava perante o progresso na modernidade.  

Darcy Ribeiro (1995) coloca bem essa questão do povo brasileiro que, diante de 

ambiguidades, alteridades e afirmações, se revela um “ser” confuso de se definir. O autor 

qualifica que o brasileiro estaria condicionado a uma vinculação com o tempo futuro, ou seja, 

o brasileiro era visto como um povo que se forma num movimento temporal que não se 

encerra, pois sempre estaria na condição de “vir a ser”, uma espécie de projeto identitário 

condicional em construção. A modernidade que se anunciava no Brasil através da expansão 

econômica não podia mais compactuar com os modelos explicativos do século XIX que 

atribuíam o “atraso” do país à presença do negro. Para Ortiz (2012, p. 38), a escravidão 

colocava limites epistemológicos para o desenvolvimento pleno da intelectualidade. Foi após 

o abolicionismo que se possibilitou algumas das transformações na sociedade; é que o negro 

vai integrar, de forma bastante proposital, por parte de alguns intelectuais, o lugar desse ser 

sujeito no cenário nacional.  

Nesse momento, o Brasil foi concebido positivamente produto da mestiçagem de três 

raças – o branco português, o negro e o índio. Na primeira metade do século XX, Gilberto 

Freyre, contemporâneo de Emílio Willems, se apropriou da região do Nordeste e buscou sua 

própria interpretação do país. Analisou aquela região de modo que a generalizou para o país 

como um todo. Para Carlos Guilherme Mota (1985), tal tentativa e posterior consolidação 

reclama uma postura frequente entre os intelectuais. Quer dizer que o tipo de explanação 

adotada pelos “explicadores do Brasil” não se limitou a um campo específico, porque quando 

tratavam de uma região específica generalizavam as suas conclusões para o Brasil como um 

todo (MOTA, 1985, p. 30). Nisso, encontra-se um modelo explicativo que visa integrar as 

diferenças na homogeneidade cultural e social. A teoria da mestiçagem de Gilberto Freyre 

concebida através da miscigenação resultou no “equilíbrio de antagonismos”.  

Portanto, a continuidade que Freyre pretendeu com sua obra Casagrande & Senzala 

(1933) se soma no contexto da ideologia do patriarcado da família tradicional luso-brasileira. 

É interessante situar sua obra no momento de deslocamento do eixo econômico do Nordeste – 

decadente nesse período – para a região Sul e Centro-oeste na expansão econômica 

capitalista. 



45 
 

  O racismo ainda era um resquício encontrado nas atividades políticas, econômicas, 

sociais e intelectuais. O mito da miscigenação e “democracia racial” é de certa forma, 

ambíguo na tentativa de integrar o negro.  

Os estudos antropológicos e sociológicos de Emílio Willems enfatizaram a teoria da 

assimilação e marginalização das populações da região Sul do Brasil e seu contato com outras 

culturas, especialmente a luso-brasileira, a qual Gilberto Freyre seu contemporâneo, 

considerou a mais positiva e bem-adaptada à realidade nacional. No início da década de 1940, 

aconteciam os Congressos de Brasilidade com a discussão de ideias para a formação da nova 

sociedade brasileira moderna. Casualmente, coincidiam com as políticas educacionais 

nacionalizadoras do Estado Novo (1937-1945) em prol do civismo, na tentativa de 

nacionalização forçada para integrar os grupos culturais a uma só cultura através da 

homogeneidade nacional das instituições. A indagação concernente seria como situar os 

descendentes de imigrantes frente à teoria da miscigenação e o luso-tropicalismo desse 

período. Nesse sentido, algumas teorias culturalistas que se prendiam ao biológico vão buscar 

sustentação através da adaptação ao meio enquanto agente físico-espacial que transforma o 

indivíduo em algo “novo” com as características desse novo meio. Em suma, o imigrante, ao 

se integrar ao novo meio, perdia sua identidade devido à capacidade física dessa natureza 

tropical. No caso da visão de intelectuais paulistas que defendiam o orgulho paulista para 

elencar o “tipo social” que representa a identidade, o perfil modernista que se difundiu em 

variados grupos com ideias divergentes quanto à representação de uma identidade sob viés 

homogeneizante, às vezes anulou as diferenças regionais e o heterogêneo que contemplasse as 

particularidades.  

As teorias sociológicas discutiam as relações mútuas entre sociedade nacional e 

grupos imigrantes. Segundo Fernando Carneiro (1950), não há como negar a grande leva de 

imigrantes instalados em território brasileiro e nesse contexto os congressos brasilianistas 

difundiam ideias estereotipadas sobre os imigrantes e se referiam a eles como “povos 

europeus, estranhos ao nosso étnico originário (português) são considerados como 

inassimiláveis” (CARNEIRO, 1950, p. 56). Nota-se que o imigrante alemão era classificado 

como um “tipo” social “não assimilável” ao meio/ethos brasileiro. Mediante tais ideias 

difundidas em Congressos Brasilianistas, a figura do imigrante tornou-se emblemática nesse 

processo do “nacionalismo integrador”.  

Já foi mencionado que, em contexto similar ao período, Freyre escreveu Casa-Grande 

& Senzala (1933) sob a perspectiva da mestiçagem vinculada ao meio. O trópico seria esse 

meio efervescente que propiciaria a adaptação biológica e a mistura de raças como elemento 



46 

 

integrador. Atento aos seus conceitos do período, Willems compreendeu o processo de 

assimilação como uma incorporação gradativa dos estrangeiros na cultura do grupo 

dominante, no caso a sociedade brasileira, cuja matriz lusa não era negada pelo autor. Sua 

compreensão sociológica do processo de assimilação se aproxima da vertente compreensiva 

de Max Weber. A metodologia de Willems para o estudo dos fenômenos sociais tratou de 

separar, de forma bastante útil, a metodologia das ciências humanas ou sociais das ciências 

naturais.  

Assim, a assimilação é, para Willems (1940), um fenômeno de ação social e não 

poderia ser explicado pelas leis da natureza. A Sociologia e a História encontram um caminho 

próprio para compreender as ações humanas, pois elas são resultantes de ações impregnadas 

de subjetividade e não necessariamente orientadas pela objetividade. O indivíduo, nas suas 

diferentes manifestações sociais, era apresentado sob a ótica da compreensão da Sociologia 

vigente, um ser conectado com inúmeras causas no sistemas como um todo. Mais que 

investigar uma(s) causa(s), ele era visto como parte desse sistema causal que não apresentava 

uma resposta objetiva. A assimilação não poderia, sob essa perspectiva, ser considerada como 

um processo que ocorresse naturalmente no meio, ou melhor, que o meio, ao integrar o 

imigrante fosse dotado de uma metafísica que nacionalizasse o estrangeiro apenas pelo 

contato com a natureza.  

  Numa perspectiva weberiana, o sentido das ações humanas é compreendido por 

Willems para dar sentido ao significado dos comportamentos de indivíduos ou de grupos. Os 

métodos compreensivos seriam capazes de extrair os sentidos dessas ações dos indivíduos e 

das relações sociais. Logo, esses sentidos seriam subjetivos permeados de valores e emoções. 

Do mesmo modo, as causas dos fenômenos não seriam objetivas, mas sim variadas, conforme 

o contexto relacional que as envolvia.  Pode-se dizer que no contexto weberiano não cabe ao 

cientista ou intelectual emitir juízos de valores em sua pesquisa bem como preferências 

estéticas ou políticas na análise científica. Ou seja, faz-se necessário diferenciar a ação do 

cientista da ação política. Contudo, no período em questão, já mencionou-se anteriormente a 

vinculação dos intelectuais ao momento “nacionalista” do Estado. As ações intelectuais e 

artísticas tomavam partido nessa renovação cultural que se pretendia dar ao Brasil.  

 

 

 



2 O MODO DE INTERPRETAÇÃO DA SOCIEDADE EM ASSIMILAÇÃO E 

POPULAÇÕES MARGINAIS NO BRASIL (1940) 

 

Neste capítulo, serão analisados os princípios internos da obra de Willems, 

especialmente sua perspectiva de intencionalidade autoral que conduziu a obra Assimilação e 

populações marginais no Brasil, de modo que se possa chamar a atenção para os principais 

conceitos que Willems utilizou para construir sua teoria da assimilação. Inicialmente, estudar-

se-á a inserção de sua obra em um contexto mais amplo de discussão sobre a teoria 

antropológica vigente no Brasil dos anos 30-40, especialmente sobre as fronteiras ainda não 

muito bem demarcadas entre o racial, o étnico, o cultural e o social no pensamento brasileiro e 

a crítica de Willems às teorias naturalistas. Em um segundo momento, analisa-se sua 

preocupação em relação às teorias nacionalistas vigentes no período. A seguir, são feitos 

apontamentos de sua posição divergente em relação ao positivismo e, por fim, as principais 

ferramentas conceituais usadas pelo autor para legitimar suas ideias, especialmente o conceito 

de assimilação. 

 

2.1 AS CRÍTICAS ÀS TEORIAS NATURALISTAS 

 

Desde fins do século XIX, o tema da raça foi frequente no pensamento brasileiro (e 

mesmo americano e europeu). Apesar de críticas provenientes de diversos intelectuais, a 

categoria raça, nos anos 1920-40, tinha força explicativa e, embora o termo apareça na obra 

de Emílio Willems, não se podemos deixar de reconhecer que tal consideração aparece muito 

mais como um conceito a ser refutado do que propriamente utilizado para fins de legitimação 

de um grupo sobre outro.  

Para o autor, todas as sociedades são marcadas por um complexo de relações sociais, 

econômicas, culturais e políticas que não permitem a sua redução a uma condição biológica. 

Nesse sentido, a questão da diversidade cultural aparece com força explicativa em sua obra, 

como pode ser observado em algumas de suas ideias. 

Willems, ao analisar uma sociedade com diversidade cultural, enfatizou as mudanças 

que persistem, pois elas são passíveis de obliteração, substituição e transformação nos hábitos 

dos indivíduos e grupos como o modo de ser, pensar e agir, que sofrem alterações conforme 

as atitudes são condicionadas a elementos culturais novos ou diferentes. Esse ritmo de 

assimilação é determinado pelas diferenças ou semelhanças culturais como também pela 

frequência dos contatos entre as culturas. Para o autor, os contatos geralmente são 



48 

 

acompanhados de conflitos mentais em razão dos antagonismos que são observados nos 

padrões de comportamento da sociedade antiga e nova. Enquanto duram esses conflitos, o 

indivíduo se encontra em situação de marginalização. A assimilação não exige a substituição 

de todos os hábitos anteriormente adquiridos, pois podem ser “reajustadas” conforme a 

necessidade do indivíduo ou grupo, na medida em que ela ocorre num ambiente/meio onde há 

interação dos hábitos com seus semelhantes. Tão logo a assimilação, em uma sociedade, para 

o autor, nada tem a ver com resquícios biológicos como o nascimento e a ascendência, mas 

apenas com o meio social em que a pessoa é educada e sociabilizada.  

O autor parte da concepção de que os contatos sociais são condicionados por inúmeros 

fatores em que duas unidades culturais heterogêneas podem apresentar traços distintos, 

selecionar traços, identificar, conservar, modificar ou ainda refutar alguns dos seus elementos. 

Esses fatores são pensados em grau e ritmo que variam conforme a distância cultural, 

frequência e tipo de contato. A assimilação, assim, envolve um processo de criação e 

reinvenção e não simples abandono de características sociais e culturais.  

Para o autor, o processo da assimilação pode ser acelerado ou retardado, dependendo 

da comunicação e contato dos grupos e que podem, ainda, gerar um conflito mental e 

posterior sentimento de marginalização do indivíduo ou grupo. A ausência do conflito 

pressupõe que toda cultura é homogênea e uniforme. Caso assim fosse, não caberia discussão 

acerca do fenômeno. O que é válido destacar é que podem haver casos de (re) ajustes 

imediatos entre os grupos em contato, que variam conforme a frequência e fatores de 

mobilidade social. Willems pensou a questão do meio rural e urbano como determinantes para 

o estabelecimento sociável da comunicação e inserção na sociedade receptora. Este processo 

poderia ser mais exitoso naqueles indivíduos que processaram a ideia de emigrar passando 

pela transição social e psíquica, ou seja, a aceitação do contato com outras culturas sempre 

que o for possível. 

O intelectual parte de uma posição em sua análise sociológica das populações 

marginais no Brasil que pode-se inferir se tratar de uma superação da perspectiva de 

naturalização do ser humano ao conceber o indivíduo no grupo e, por sua vez, na sociedade. 

Além disso, os processos de contato, ainda que possam ter variáveis biológicas, não são 

determinadas por elas.   

A obra “Assimilação e Populações Marginais no Brasil” (1940) inclui uma pesquisa 

cuidadosa no aspecto teórico-metodológico para analisar a questão da assimilação sob um 

viés cultural e não biológico-racial. Contudo, o debate biológico-racial é anterior ao conceito 

de assimilação definido por Robert E. Park, da Escola de Chicago, que influenciou o conceito 



49 
 

no Brasil ao final dos anos 1920. Robert Park foi sociólogo estadunidense lido por Emílio 

Willems, tendo uma parcela de responsabilidade pela elaboração do conceito que serviu de 

base para o estudo do comportamento humano, trazendo como referencial a posição dos 

indivíduos no meio social urbano. Seus estudos estavam relacionados ao conceito de 

“ecologia humana” que questiona se o habitat social (espaço físico e as relações sociais) 

determina ou influencia o modo de vida dos indivíduos. Os estudos de Emílio Willems se 

pautavam nessa linha, ou seja, até que ponto os comportamentos e o isolamento são produtos 

do meio social em que o indivíduo está inserido fazendo uso de métodos empíricos 

sistemáticos – coleta de dados e informações sobre condições e os modos de vida – 

imprescindíveis para a compreensão do ser no meio social. Apesar do embasamento teórico 

de Emílio Willems com Robert Park, em sua tradução, ou melhor, aplicação metodológica, 

Willems transferiu sua interpretação, sobretudo, para o meio social rural. Embora apareçam 

considerações na sua obra sobre o meio urbano, seu foco principal se remeteu à população 

rural, conectando, quando necessário, com o urbano. 

Na contramão do que se escrevia sobre questões raciais no Brasil dos anos 30, 

especialmente contra a obra de Oliveira Vianna, Willems preconizou uma abertura culturalista 

que pouca margem deixou para determinações. Nesse sentido, é importante contextualizar a 

discussão de Willems, especialmente em sua crítica a Vianna. Oliveira Viana (1934), em 

Raça e Assimilação, defendeu a tese do caldeamento ou fusão de raças; o autor apresentava a 

ideia de que o resultado de duas raças, quando postas em contato, seria que a menos fecunda 

acabaria por ser absorvida pela dominante. Nota-se que essa teoria ainda apresentou marcas 

de uma hierarquização social e racial, tomando a ideia das características raciais para explicar 

os problemas sociais do País.  

A valorização do contato e da mistura no eixo das representações sociais do Brasil não 

exclui, entretanto, no interior dessa mesma esfera a separação enunciada pela seleção de 

dados assimiláveis e seletividade destes.     

Como mencionado acima, o fator racial-biológico encontrava respaldo no Brasil com 

intelectuais que, ao final do século XIX e início do século XX, estavam em torno de uma rede 

de debates e teorias sobre um “tipo ideal” nacional. Em algumas dessas teorias, se defendiam 

a superioridade da raça branca, propugnando, desse modo, uma hierarquização e classificação 

das raças, cujo fundamento teórico se encontrava nas teses do darwinismo social, amplamente 

difundida até a Primeira Guerra Mundial. Em termos de uma versão científica, a tese do 

branqueamento da raça era visualizada como um processo seletivo de miscigenação, ao passo 

que, dentro de certo tempo, a sucessão de gerações geraria uma população com fenótipo 



50 

 

branco, de tal forma que os imigrantes tinham um papel a exercer nesse obscurantismo do 

racismo, em que as instituições se pautavam em contribuir para o branqueamento do povo 

brasileiro ao passo que iriam submergir na cultura brasileira.  

Pode-se observar que alguns homens brasileiros eram pensados como racialmente 

inferiores, encontrando na imigração de brancos europeus o papel de integrar-se e 

transformar-se em brasileiros numa simples relação de simbiose e miscigenação. Tal processo 

resultaria em si na dissolução da diversidade racial e cultural e na consequente 

homogeneização da sociedade brasileira com predominância biológica e cultural branca frente 

ao desaparecimento dos elementos biológicos não-brancos, por assim dizer. A tese do 

branqueamento contribuiu e ganhou força com o fluxo de migrações europeias maciças no 

final e início do século XIX e XX, respectivamente, com incentivo do governo brasileiro. 

Elaborava-se, dessa maneira, uma diluição, como fora mencionada acima, das características 

do Brasil: a diversidade cultural e o predomínio daquilo que em tese era desejável.  

Aos poucos, esse eixo explicativo deslocou-se para a relação homem-meio tomando a 

noção do meio como importante fator para o desenvolvimento do homem, bem como a 

necessidade de educação que fora negligenciada e ausente da vida do trabalhador. O próprio 

meio condicionava o homem a estar nessa situação; não que ele fosse assim naturalmente por 

um princípio de raça inferior, mas sim porque as condições do meio o supriam na sua vontade 

e autenticidade de vir a ser (WILLEMS, 1940).  A tentativa de uma “revolução” cultural nos 

anos 1920-30 também pode ser citada como valorização de uma identidade e cultura nacional 

brasileira. Alguns intelectuais igualmente se empenharam nessa valorização ao colocar o 

negro numa reinterpretação otimista do Brasil, destacando-o com positividade para a 

formação nacional, a partir de um viés cultural, ainda que se destaque a valorização da 

empreitada do homem branco português.  

Ao passo do que se pensava da cultura brasileira, ainda era acentuadamente forte o 

caráter que se atribuía à raça (FREYRE, 2003) como fator determinante para a análise, 

consequência, como visto anteriormente, de resquícios mentais de uma cultura intelectual 

marcada pelo progresso e superioridade dos “povos brancos europeus” frente a um país 

colonizado que teceu sua história mesclando escravidão, colonização e imigração.  

Embora houvesse uma tentativa de abordar a assimilação do povo brasileiro e colocá-

lo como grupo homogêneo nacional, havia divergências quanto à caracterização racial dos 

grupos. Alguns eram mais desejáveis e assimiláveis do que outros. As características físicas, 



51 
 

culturais e externas eram vistas como fator de intransigência para homogeneizar a tão jovem 

nação brasileira21. 

A interpretação da recepção de imigrantes, valendo o termo de assimilação, passou a 

ser de interesse no meio acadêmico. Dessa maneira, aponta-se para Emílio Willems, que 

tratou dessa questão para explicar os fenômenos sociais e o conceito de assimilação com 

grande conteúdo teórico-metodológico. Por tal conteúdo, compreende-se uma visão não 

reducionista da Ciência Social, através de um esforço de compreender a realidade empírica 

sem recorrer a leis ou a estereótipos do germanismo. O cientista deveria se valer de diversos 

fatores ligados à realidade da situação encontrada e elaborar instrumentos de pesquisa que 

auxiliassem a compreensão do objeto para dar sentido às relações sociais. A ampla referência 

da sociologia que o autor apresenta na obra o difere de alguns ensaístas do período, pois não 

apenas expõe sua opinião crítica como, também, pretende embasá-las com sustentação num 

conhecimento científico apoiado na psicologia social e na história.  

Valendo-se de um método para interpretar as relações sociais dos indivíduos, Willems 

refutou parte das ciências naturais, em especial o aspecto da biologia que envolve a 

adaptação, aclimatação e miscigenação, para interpretar os meios a fim de determinar a 

validade da informação. O autor parte da ideia de que o ser humano é dotado de cultura, o que 

permite ao indivíduo criar uma interação com os outros; logo, a cultura é resultado de tudo 

aquilo que o meio em que o indivíduo é sociabilizado envolve, ou seja, uma troca de 

experiências bilateral quer seja de crenças, hábitos, costumes, formas de sentir, agir ou mesmo 

na economia, religião, política etc., que se complementam na interação social do indivíduo. 

Willems dinamizou o debate da assimilação e seu método através de uma rede de discussão 

textual com os intelectuais, sociólogos e antropólogos norte-americanos, refletindo sobre um 

tema que não abrange somente uma preocupação isolada do autor naquele período, permitindo 

ao leitor ter acesso a uma base da discussão do que estava em consonância numa interlocução 

de debate sobre a cultura num contexto dos fluxos imigratórios, portanto, do elemento 

estrangeiro, do diferente, que em outras palavras vem a ser o elemento que passa a integrar 

um novo meio.  

O historiador e sociólogo carioca Oliveira Viana (1934, p. 63) pensou a adaptação do 

indivíduo biologicamente ao meio através da sucessão de gerações que se aperfeiçoavam, 

progrediam ou entravam em crise no meio, sendo este o agente responsável pelas forças que 

regiam o indivíduo no mundo. Para Willems, entretanto, “não compreendemos a afirmação de 

                                                 
21 Para saber mais consultar Ramos )1996). 



52 

 

Oliveira Viana de que “biologicamente, os descendentes dos imigrantes europeus fixados nos 

trópicos são também organismos em crise de adaptação, embora mais próximos da adaptação 

final do que os seus ancestrais imigrantes”” (WILLEMS, 1940, p. 70). Evidentemente que 

Viana pensou numa evolução das gerações que se adaptam ou não ao meio, sem nele 

interferir, enquanto que, para Willems, o ser humano é capaz de intervir e agir no meio que 

encontra: não é a natureza que domina o homem e sim o contrário, pois ele intervém e 

dinamiza as relações homem-meio e com outros seres humanos por sua capacidade de se 

sociabilizar e testemunhar a fusão social e cultural, consumada por vezes desde os tempos 

mais remotos (WILLEMS, 1940, p. 03). 

 Baseado em pesquisas de campo, sobretudo de observação direta e participante, 

levantamento de material impresso – notadamente coleções de jornais – Willems estudou o 

desenvolvimento de instituições, tipos de conduta e manifestações ideológicas que exprimiam 

a acomodação dos imigrantes ao novo meio, dando lugar a uma cultura marginal – transitória 

– amalgamada em parte ao meio abandonado e outra ao novo meio encontrado, refletindo, 

assim, uma ambivalência que se expressava numa racionalização elaborada e afetiva quanto a 

essa situação.  

Papel fundamental em sua teoria é desempenhado pelo indivíduo. O autor pensou o 

indivíduo como uma chave fundamental para a compreensão das relações sociais. Contudo, 

por si só, o indivíduo seria incapaz de modificar as representações que determinam sua 

mentalidade, uma vez que as mudanças se ligam de forma funcional às atuações do meio 

ambiente e somente a vida em sociedade explica a existência do indivíduo por duas razões: a 

primeira por ressaltar a atuação que os contatos exercem sobre a mentalidade do indivíduo 

que se configura nas representações coletivas; a segunda, que o indivíduo por si só não 

chegaria a integrar tais representações pelo fato que as mudanças se ligam em função do meio 

(WILLEMS, 1940, p. 93). Essas representações coletivas podem ter como objeto inúmeras 

manifestações tais como: organização da família e da vida sexual; organização do trabalho e 

da produção; justiça e direito; crenças religiosas; organização política e educação familial e 

escolar.  Como o indivíduo se encontra em um meio social cuja característica essencial é a 

mudança, sua mobilidade mental atinge o máximo; porém, não pode haver compartimentos 

estanques na mentalidade individual, porque tudo está funcionalmente ligado a tudo. Esta foi 

uma importante abordagem da sociologia e psicologia social. Nas palavras do autor, “a 

estabilidade das representações coletivas é relativa, a mentalidade individual não pode ser 

fixa” (WILLEMS, 1940, p 93). Pensar, nesse contexto, uma cultura específica ou uma 

nacionalidade, implicaria sempre problematizar o que se entendia como nacional. Nesse 



53 
 

sentido, não somente identidades supostamente naturais eram questionadas como também 

identidades que pretendiam fixar um caráter. Para ele, não havia uma relação natural, causal, 

direta e idêntica entre o social e o nacional. 

A cultura, bem como a assimilação, se estende aos dados transmitidos pelo convívio 

ou pela educação que, por sua vez compreende um processo bilateral, embora prevaleçam, em 

geral os padrões de um grupo em detrimento do outro que implica a seleção e eliminação de 

outros (WILLEMS, 1940, p. 13). Significa dizer: a nacionalidade também não é transmitida 

dos pais como uma herança e sim adquirida.  

A fim de compreender o comportamento humano em função do meio e os processos 

que interligam os indivíduos em associações, grupos e instituições, Emílio Willems estudou 

esses fenômenos sociais sob uma metodologia compreensiva que analisa os indivíduos em 

suas relações de interdependência, por meio de conceitos – assimilação e marginalização – 

que ajudam a envolver o conhecimento da significação cultural de complexos históricos e 

visíveis, recorrendo aos modos de como essas ações sociais se manifestam sob determinadas 

condições, oferecendo significações às instituições sociais –como a família, religião, 

educação, política e casamento – e que os indivíduos agem em decorrência da sua ação 

humana. Esse modo de abordar sociologicamente uma parcela da realidade da sociedade num 

tempo que é infinito coloca o intelectual numa postura de interpretar a ação do indivíduo, seu 

modo de agir, sentir e pensar. Ele pressupõe pensar a sociedade como uma construção 

humana que se interliga por meio das ações que geram comportamentos humanos diversos, 

que podem se identificar ou repelir conforme as semelhanças e discrepâncias presentes na 

sociedade.  

O método de Willems oferece possibilidades de uma visão de conjunto de diversos 

aspectos da vida social, além de procurar facilitar a percepção de modos de pensar e sentir 

individuais ou coletivos nos contatos. Seu método, que almeja a compreensão dos 

comportamentos humanos, e seu sentido dentro dessas ações se aproxima desses processos 

com uma objetividade que dá sentido a essa experiência, conectando ideias que dão valor de 

conhecimento ao empírico. O valor empírico na pesquisa de Willems confere ao seu modo de 

fazer ciência uma legitimidade à experiência, pois seu contato direto enquanto pesquisador de 

seu objeto de estudo o afasta de estudos de gabinetes, lançando seu olhar diretamente sobre o 

indivíduo ou a coletividade, tratando a cultura nos seus próprios termos, como algo funcional 

entre os indivíduos, o que define a conduta humana.  

Ao contrário das explicações filosóficas das relações sociais, as explicações da 

sociologia não partem simplesmente da especulação de gabinete, baseadas, quando não muito, 



54 

 

em especulações e observações causais de alguns fatos. Fugindo de ideias de juízo e livre de 

ceticismo, Willems se situa numa rede de contextos que se interligam pelas ideias de um 

conceito amplo de assimilação. Tal abordagem, originada na Escola de Chicago, no início do 

século XX, nos Estados Unidos, produziu até os anos 1940 um vasto e variado conjunto de 

pesquisas sociais direcionadas à investigação dos fenômenos sociais que ocorriam no meio 

urbano. Inaugurou-se um novo campo de pesquisa sociológica centrado exclusivamente nestes 

fenômenos que surgiam em decorrência do acelerado desenvolvimento urbano e crescimento 

demográfico, acarretando os ditos “problemas sociais”, a exemplo da imigração e 

comunidades segregadas. Esses problemas foram convertidos em principal foco de 

investigação para as pesquisas dos sociólogos dessa Escola e estimularam a elaboração de 

novas teorias, conceitos e procedimentos metodológicos para compreender os fenômenos 

sociais que surgiam dos contatos de diferentes grupos, por isso, especialmente relevantes nos 

estudos de microssociologia e psicologia social. Essa metodologia permite colocar em 

evidência as principais perspectivas dessa abordagem, pois as pessoas agem em relação às 

coisas, orientando-se no significado que essas coisas tenham para elas e, conforme dito antes, 

esses significados são resultantes da sua interação social no meio e modificados por sua 

interpretação.   

Pode-se dizer que sociólogos que seguiram nessa linha pesquisaram um grande 

apanhado de tópicos, utilizando métodos de investigação variados como as técnicas 

quantitativas como a estatística para descrever as mudanças sociais, e as técnicas qualitativas 

que compõem entrevistas dirigidas, discussões em grupo e métodos etnográficos. A técnica 

que Willems (1940) utilizava era a coleta de dados, leituras e discussões sobre a abordagem 

textual do tema por parte de outros intelectuais em livros ou periódicos atualizados nessa área, 

entrevistas dirigidas com alguns imigrantes, apoio na literatura e jornais, enfim, e os meios 

etnográficos que envolviam a observação participante. Além da técnica qualitativa e seus 

componentes, Willems apresenta várias estatísticas sobre diferentes aspectos da vida dos 

assimilados (WILLEMS, 1940, p. 293). Os conceitos interacionistas, seus conhecimentos e 

ideias incluem em uma definição de situação (assimilação – marginalidade), trabalho 

emocional (conflitos emocionais – mentais), espelhamento de si (formação do eu do indivíduo 

ou grupo – identidade) que permitem instrumentos de investigação para a compreensão das 

relações culturais, sociais em sua significação e re-significações num processo de invenção e 

recriação cultural.  

 

 



55 
 

 

2.2 CRÍTICAS ÀS TEORIAS NACIONALISTAS 

 

Alguns aspectos da obra de Willems merecem atenção quanto ao questionamento da 

ideia de nacionalidade ou de uma cultura que pudesse ser pensada em termos de 

homogeneidade. Isso se refletia não somente no entendimento que o autor tinha do Brasil 

como também da Alemanha.  

Nas primeiras décadas do século XX, no Brasil, discutia-se a identidade, de modo a 

reforçar um tipo “ideal” nacional brasileiro. Essa intenção se tornou evidente durante a década 

de 1930 com o governo de Getúlio Vargas e o projeto de nacionalização que buscava uma 

homogeneidade social e cultural para o País. Pode-se mencionar que, nesse período, tal 

política de extremo nacionalismo acontecia não só no Brasil mas também na Alemanha 

(nacional-socialismo), Itália (fascismo), Japão e nos EUA22 

Recorrendo atenciosamente à terminologia dos termos e conceitos nas ciências, 

Willems questiona a ideia do nacional e social porque a “desnacionalização que ‘deve’ 

preceder a nacionalização encontra-se (em quase todas) amplamente nas definições do 

processo assimilador. Mas a dificuldade que se depara àqueles que procuram um sentido atrás 

das palavras é a conceituação do nacional” (WILLEMS, 1940, p. 02). Assim, tem-se alguns 

pontos a serem analisados na obra que apontam-se como relevantes como críticas às teorias 

nacionalistas e que tratam de identidade nacional e fatores de integração para o processo 

assimilador social e cultural, que não deixam de englobar o nacional.  

Partindo do pressuposto que o processo de assimilação social inclui uma 

desnacionalização que precede a nacionalização, em analogia a assimilação social envolveria 

o abandono da sociabilidade original pelos imigrantes e a adoção dos costumes de seu novo 

meio (FAIRCHILD, 1938, p. 105 apud WILLEMS, 1940, p. 02). Esta seria, para o autor, uma 

maneira mecânica de abordar o processo numa visão fisiológica e o que se pode observar em 

tais processos ao longo da história da humanidade é que eles se manifestam de formas 

distintas de uma simples reação orgânica. Segundo o autor, ao abordar a assimilação, estar-se-

á falando, num sentido bem provável, de duas culturas diferentes que passam a ter contato ou 

não. O contato é referente ao convívio social e ao estabelecimento de culturas diversas num 

mesmo território que, dependendo das condições, se pressupõe que irão ter algum tipo de 

contato entre si.  

                                                 
22 Ainda no século XX, houve o nacionalismo que surgiu nos países colonizados, após a II Guerra Mundial, que 

se liga com o que se manifesta nos países explorados perante as formas de neocolonialismo de exploração.  



56 

 

Ao questionar o contato de duas unidades heterogêneas, Willems apresenta, 

esquemática e criticamente, três aspectos diferentes num caso de assimilação social já 

consumada das unidades expressas por A e B. Desse processo, o autor examina a hipótese da 

conservação dos caracteres de A acrescidos de alguns dados de B e o resultado pelo sinal Ab. 

Uma segunda hipótese é a hegemonia do constituinte mais recente, ou seja, Ba. E a terceira 

hipótese posta sob crítica nacionalista é a fusão de A e B resultar numa síntese C, ainda que 

mostre caracteres de A e B. Com tal esquema, Willems se refere à teoria de “melting-pot” 

que, segundo ele “desfrutou um raro prestígio nos Estados Unidos acabando, por fim, sendo 

repelida pela maioria dos sociólogos e publicistas norte-americanos”. A razão da teoria seria 

conceber a cultura americana como que em um “status nascendi” que, tendo recebido por 

longo tempo elementos de todas as correntes imigratórias produziu, após a eliminação das 

ditas “impurezas”, um americanismo legítimo.  Tal caldeamento de etnias, raças e de seus 

elementos culturais era considerado como um processo natural que se consumaria sem 

interferência (BERKSON, 1920, p. 59 apud WILLEMS, 1940, p. 04). Como pode-se 

depreender da crítica de Willems à teoria do meltingpot, não haveria um momento mais 

genuíno ou uma história de evolução em que uma cultura nacional chegasse ao seu topo de 

pureza identitária, pois o contato e o conflito eram partes permanentes dos processos sociais e 

culturais. Nesse sentido, simplesmente não haveria uma relação de superação dialética para 

chegar a um estado em que a identidade se encontrasse consigo própria por meio um ser 

nacional.  

Percebe-se que o autor recorre a uma discussão do processo de “americanização” dos 

EUA para dar ênfase e, de certa maneira, apresentar, por meio da abordagem de estudos dos 

pesquisadores estadunidenses a tese de que uma nacionalização por meio da simples simbiose 

dos contatos de culturas diferentes ou mesmo sua miscigenação no sentido biológico não 

constitui uma dita assimilação nem é o caminho apontado para o processo assimilador, 

tampouco a nacionalização por meio da coerção (observa-se como essa discussão se 

desenvolve na obra:). 

Na hipótese do caldeamento, implícita está a obliteração ou eliminação das 

características de um dos grupos, geralmente da cultura que vem depois, que é “subjugada” 

pela ideia do grupo dominante. No caso do Brasil, esse corresponde ao luso-português tido 

como desbravador do território e elogiado por ter conseguido uma cultura “homogênea” no 

tripé étnico – negro, português, nativo – por meio da miscigenação, mesmo que em outros 

aspectos, como o econômico, social e político, a elite lusa se destaque sem a participação dos 

demais grupos étnicos.  



57 
 

O fator diversidade aparece como constante na obra “Assimilação e Populações 

Marginais no Brasil”, que entende o Brasil como um país de enorme diversidade cultural, 

econômica, social e étnica e tem na língua portuguesa um elemento de unificação do país. 

Logo, o conceito de identidade nacional brasileira é de difícil coesão e também é difícil 

pensar em uma forte identidade nacional quando existem grandes diferenças econômicas, 

sociais e políticas. A questão é que no Brasil, com sua extensão territorial vasta, é possível 

identificar não apenas uma identidade e sim várias identidades regionais com costumes e 

tradições religiosas muito particulares, conforme o local e a região.  

Havendo sempre uma diferença entre o nacional e o social, para o autor a identidade 

nacional pode ser expressa por um conjunto que indica a condição social e o sentimento de 

pertencer a uma determinada cultura e, em um indivíduo, o nível de identificação com o 

nacional vai depender da sua participação ou exclusão relativamente à cultura que o envolve. 

É um tema relacionado com a identidade cultural, ou seja, o conjunto das características de 

um povo, oriundas da interação entre os membros da sociedade e da sua forma de interagir 

com o mundo. O nacionalismo de Vargas consistiu uma ideologia e um movimento político, 

baseados na consciência de nação, que resumia a crença na existência de certas características 

comuns em uma comunidade nacional ou supranacional e o forte desejo de moldá-las 

politicamente a esse ideal por meio da coerção. Pode-se entender as críticas que o autor 

concebe a esse modelo nacionalista que vigorou no período. Nesse sentido, também se criou 

no imaginário nacional um inimigo que deveria ser combatido, eliminado ou, ao menos, 

“ajustado” ao processo de nacionalização.  

Willems aborda o meio abandonado do imigrante, a fim de reforçar sua crítica não 

somente de uma cultura homogênea do Brasil, como também da própria Alemanha e dos 

alemães. Uma das explanações que o autor faz é que, em sua maioria, os emigrados eram do 

meio rural. Esse camponês europeu comunga uma vida regional, se não puramente local, que 

segue a paisagem da natureza, diferente da vida agitada e das trocas de experiências contínuas 

do meio urbano (WILLEMS, 1940, p. 26-27). O camponês vive uma vida com estilo próprio 

bastante influenciado nos costumes e tradições longínquas passadas às sucessivas gerações. 

Nenhuma das manifestações culturais típicas dos grupos rurais seria concebível fora de um 

determinado meio, a começar pelo próprio linguajar expresso no dialeto que variava de 

povoado a povoado. As vestes, crenças, hábitos, costumes, superstições, organização de 

trabalho, direito de sucessão da propriedade, tudo estava afigurado de modo inseparável do 

meio físico ao qual o grupo estava associado (WILLEMS, 1940, p. 30). Todos esses 

contrastes e rupturas, associados ao psicológico do indivíduo, se configuram como diferenças 



58 

 

entre os grupos rurais e seus modos de agir, pensar e sentir a vida e contrastam singularmente 

no novo meio: o próprio camponês é um estranho entre estranhos, isso sem mencionar as, 

ainda, maiores diferenças com o meio urbano. Como esse estranhamento poderia ser parte de 

uma identidade nacional, qualquer que fosse tal identidade? 

A identificação com esse conjunto de crenças e hábitos configura uma própria 

identidade. Nesse caso, destacado está o regional tipicamente local, que nos grupos rurais 

fazem o indivíduo ter uma relação íntima com o meio e, consequentemente, uma vida de 

ordem existencial ligada à natureza, instigando o sentimento de integração à comunidade 

única que é a comunidade existencial da “terra” (WILLEMS, 1940, p. 31-32). Tal visão de 

mundo é percebida no controle social exercido pela comunidade rural, que abrange todas as 

manifestações da individualidade, seguindo um rigor de tradições, inflexibilidade de 

convenções e um isolamento no espaço, determinando a estreiteza do horizonte cultural. Por 

sua vez, esses estímulos de trocas de contatos - ou falta deles - interferem nas relações com o 

meio social determinando suas atitudes (WILLEMS, 1940, p. 32).  

As identidades implicam determinado comportamento e sentimento entre os grupos 

que se identificam. O próprio país pode ter traços que permitam a construção dessas, como a 

religião, etnias, geografia, etc., e abordar a história do indivíduo imigrante é conhecer e 

compreender seu comportamento e atitudes próprias.  

Entende-se que o autor confere, dessa maneira, considerável importância à explicação 

do meio originário do imigrante para explicitar a situação deste no Brasil. Se a “estreiteza do 

horizonte” do meio rural permite ao ser humano se apegar a preconceitos e superstições, isso 

se devia aos limites sociais em que tais imigrantes viviam. Numa passagem, o autor afirma a 

falta de instrução escolar e de contatos limitados ao meio que deixam o homem rústico do 

campo com conhecimento bastante acanhado e preso a valores locais. Permaneceu este 

indivíduo na periferia do que poderia ser um surto cultural que caracteriza, por exemplo, a 

sociedade urbana, e o mesmo se pode ser atestado com relação ao desenvolvimento político, 

conforme observa-se: 

 

A “política” do campônio, se é que merece esse nome, é conservação e defesa de 

valores locais, contra quem quer que seja. Escapam a sua compreensão 

acontecimentos de âmbito nacional. Por mais ousado que esta afirmação pareça à 

primeira vista: o camponês germânico, como o de qualquer outra nação europeia, 

vivia e vive ainda, em grande parte, pelo menos, fora da comunidade nacional. Ele é, 

como já dissemos alhures “pré-histórico e superhistórico, ele ultrapassa a existência 

das nações, não precisa da “civilização”, pois ele não nasce nem morre com ela; o 

camponês é, por assim, dizer, o “homem eterno”. A nacionalidade do camponês, isto 

é, a formação de uma consciência nacional e participação ativa dos acontecimentos 

da política nacional e internacional somente se operou em função da urbanização do 



59 
 

campo ou da politização consciente e proposital das massas rurais como ela se 

observa nos países denominados “totalitários”. (Rússia, Itália e Alemanha). É 

precisamente a preocupação desses países, de “despertar” a população rústica, de 

integrá-la, mediante uma organização política e o exercício de um controle intenso, 

que atesta a natureza tradicionalmente apolítica das populações rurais (WILLEMS, 

1940, p. 35-36). 

 

Essa passagem atesta que a grande discrepância social dos imigrantes como elementos 

desarraigados do sentimento nacional e a acentuada heterogeneidade são provenientes das 

flutuações das zonas de fronteiras artificiais e arbitrárias que formavam a Áustria e a 

Alemanha, pois esta veio a ter sua unificação nacional somente ao final do século XIX. A 

falta de limites naturais e as consequentes flutuações ocorridas, o cruzamento e a mistura com 

outros povos fez da Alemanha um conceito menos definido do que a Grã-Bretanha ou a 

França; portanto “ser alemão” era algo menos definido de que ser inglês, francês, japonês ou 

espanhol. William MacDougall (1927) escreveu que o mito da unidade racial e superioridade 

do povo germânico estava sendo cultivado e propagado com acentuado desprezo da realidade 

pelo programa germanista nas universidades, em um esforço deliberado de remediar 

artificialmente a falta das divisas naturais e de uma verdadeira homogeneidade nacional 

(MACDOUGALL, 1927, p. 127-128 apud WILLEMS, 1940, p. 28). A falta de um conceito 

de pátria nacional definido para esse imigrante é uma circunstância peculiar notada por ele: o 

indivíduo desnacionalizado e rapidamente assimilado pelo povo que os colonizou, não raro 

um alemão americanizado, sente, muitas vezes, menos simpatia pela Alemanha do que um 

estrangeiro (WILLEMS, p. 28). A mensagem política de Willems era clara aos nacionalistas 

que pretendiam fazer dos teutos um brasileiro: não haveria qualquer ameaça à identidade 

nacional brasileira por parte de uma suposta germanidade ou germanismo dos alemães no 

Brasil. Suas lealdades identitárias estavam presas a outros valores que não eram propriamente 

o da nação, o que fazia deles, em certo sentido, contemporâneos não-contemporâneos do 

ideário nacional. 

O processo de seleção de elementos culturais em contato destinados à eliminação dos 

dados indesejáveis é apontado pelo autor como uma definição negativa do processo, para 

conservação da unidade social (nacional) preestabelecida em relação ao indivíduo que irá se 

instalar. Assim, o êxito do processo de seleção ou também de seu reverso, a eliminação, 

depende grandemente da homogeneidade dos valores ou critérios que presidem a realização, 

de modo que apenas uma uniformidade perfeita dos critérios pode determinar a 

homogeneidade da seleção e. por fim, sua eliminação. A crítica do autor nesse quesito é que a 

“sociedade que procura incorporar grupos estranhos já deve ter seus padrões culturais 



60 

 

estabelecidos” (WILLEMS, 1940, p.10).  Observado está o conceito de “padrão cultural” que 

já implica uma uniformidade dos padrões de que se deseja conservar, incorporar e eliminar. 

Essa afirmação parece indicar uma mensagem negativa às formas como são conduzidas as 

ideias e processos de nacionalização no Brasil em relação aos imigrantes, não faltando 

mencionar exemplos das tentativas improfícuas nos EUA por meio do diálogo com estudos de 

Taft (1936).  

Taft traz à tona o modo de vida americano e seus ideais baseados em semelhanças que 

tendiam homogeneizar todas as crenças e culturas em prol da “americanização” e que apenas 

transparecem uma suposta “homogeneidade no cenário americano que nunca existiu e que 

existe hoje menos do que nunca” (TAFT, 1936, p. 225 apud WILLEMS, 1940, p. 10). 

Prosseguindo na desconstrução de uma suposta homogeneidade, o autor destaca o fato de 

existir diferenças entre as regiões, caracteres próprios de regiões fronteiriças, diferenças 

econômicas, contrastes entre a vida rural e urbana, diferenças religiosas, contrastes que 

colocam a real situação do negro, índio e o imigrante mal assimilado reforçando o 

pensamento da diversidade cultural em detrimento de uma homogeneidade.    

A intenção em normalizar as diferenças e enquadrá-las num “padrão” tenciona ao 

esmagamento e desaparecimento dos traços culturais do elemento advindo, o que torna 

curioso para o autor a seleção e eliminação dos elementos culturais trazidos pelo imigrante 

seguirem critérios heterogêneos – senão opostos – na tentativa de metamorfosear a cultura e 

hábitos do “outro”, como se a assimilação ocorresse “em si”. Se a assimilação não ocorre em 

si, o imigrante não tem contato com a nação como tal; daí a importância dos contatos num 

microcosmos de processos e subprocessos, como a escola, família, repartições públicas, 

clubes etc., no qual as semelhanças ou diferenças podem ser ajustadas para integração de 

ambos (WILLEMS, 1940, p. 11-12).   

A partir desse apontamento, o autor permite acessar a ideia de que, se não ocorre uma 

interação entre os grupos, as discrepâncias das culturas tendem a se destacar. A identidade é 

construída na consciência de unidade e, também, de alteridade que promove a exclusão, ao 

mesmo tempo que a participação não exclui necessariamente os elementos culturais advindos 

da cultura do Velho Mundo que, por sua vez, aumenta a heterogeneidade e a expansão 

cultural. Tais manifestações implicam em identidades locais e regionais que são criações e 

recriações; por isso, são frágeis, suscetíveis a distorções, simplificações e interpretações 

variando entre os indivíduos. 

Considerando a sociedade americana e europeia raízes de uma mesma cultura 

ocidental, elas são muito mais próximas e semelhantes e, num contato de traços culturais 



61 
 

podem produzir conflitos parciais, afetando-se mutuamente em determinados aspectos dentro 

dessa sociedade; embora tenham se distanciado e tendam a se distanciar, as afinidades 

aparecem numa camada superficial de traços diferenciais (WILLEMS, 1940, p. 20-21).  Essa 

compreensão do autor vai ao encontro de uma crítica que acredita-se ser dirigida 

provavelmente aos intelectuais e governantes no período dos anos 30 e que aponta para 

aqueles que se “reportam, levianamente, a ‘quistos’ étnicos de italianos, japoneses e alemães, 

como se não houvesse a menor diferença entre eles e como se a política de assimilação em 

face de tais “quistos” devesse ser ditada por pontos de vista idênticos” (WILLEMS, 1940, p. 

21). A ideia anterior, sobre a similitude dos traços culturais da sociedade americana e 

europeia complementa a segunda afirmação crítica do autor sobre a possibilidade de haver 

sujeitos e populações impossíveis de assimilarem-se: “a suposição de que há representantes da 

espécie humana “inassimiláveis” a um meio humano, por mais estranho que seja, é dogmática 

e envolve, quase sempre, uma ideia preconcebida” (WILLEMS, 1940, p. 21). Nota-se a ênfase 

com que Willems se refere à “espécie humana” como um elemento que reconhece o outro ser 

que é semelhantemente “humano”, com caráter de possibilidade da assimilação porque 

pertence a uma espécie de cultura com raízes comuns que não causam no sistema total dessa 

sociedade um conflito de máximo grau de estranhamento. Observa-se o trecho abaixo: 

 

Desde que se admita o caráter social de toda espécie de cultura já se afirma, 

implicitamente, a possibilidade da assimilação, pois não poderia haver transmissão 

de dados culturais sem a capacidade maior ou menor dos indivíduos de assimilarem 

esses dados. Por mais que seja a diferença entre esses dados, não é possível negar 

que todos eles obedecem, no fundo, às mesmas necessidades (WILLEMS, 1940, p. 

21).  

  

Identifica-se nessa passagem que o autor sutilmente se refere à defesa de uma 

identidade “plástica” do ser humano quase que num sentido universal, o que permite também 

inferir que o processo de assimilação compreende, para o autor, um eterno devir na dinâmica 

das flutuações de fronteiras culturais.   

 

2.3 CRÍTICAS AO POSITIVISMO 

 

A formação na Universidade de Berlim, nos anos 1920, proporcionou ao autor o 

contato direto com os principais debates teóricos e metodológicos que delineavam as 

disciplinas das ciências humanas. Sutilmente, suas observações e traço sociológico na 

abordagem de seu objeto de estudo permitem algumas colocações que parecem pertinentes 



62 

 

como reação ao positivismo do século XIX, que teve muita força no Brasil no início do XX. 

Muitos acontecimentos de ordem social e cultural eram explicados a partir de uma perspectiva 

positivista e, em parte, articulada com o darwinismo social, de modo a aplicar, à sociedade, as 

teorias ligadas à existência e sobrevivência da espécie a partir de uma hierarquia de raças 

superiores e inferiores, como se se tratasse dos mesmos critérios de legalidade vigentes nas 

ciências empírico-formais, sobretudo a biologia.  

Nesse sentido, a apropriação do pensamento de Darwin, sobretudo proveniente da “A 

origem das espécies”, deve ser mencionada. Na referida obra, Darwin desenvolveu a célebre 

teoria evolutiva com a ideia do progresso como revolução na ciência para explicar a 

adaptação e sobrevivência das espécies. Em se tratando de uma teoria evolutiva – e no título 

da obra tem-se que se refere às espécies – ela trabalha a ideia de que a constituição dos seres 

vivos é fruto de um longo e ininterrupto processo de transformação e adaptação ao ambiente. 

As espécies que se transformavam a partir de uma seleção das características mais bem 

adaptadas a um determinado ambiente se tornavam predominantes. De tal modo, aqueles 

organismos que melhor se adaptavam a um meio poderiam sobreviver através da transmissão 

de tais mudanças aos seus descendentes, ao passo que os seres vivos que não apresentavam as 

mesmas capacidades acabavam fadados à extinção. As noções de Darwin foram apropriadas 

por sociólogos que transferiram diretamente os conceitos de evolução e da adaptação para a 

compreensão evolutiva das civilizações. A partir de então, o chamado “darwinismo social” 

floresceu, desenvolvendo a ideia de que algumas sociedades e civilizações eram dotadas de 

valores que as colocavam em condição superior às demais. Tal teoria era enfatizada pelas 

nações que alcançavam seu prestígio econômico decorrente das revoluções industriais. A 

afirmação da ciência positiva e exata encontrava grande eco e desfrutava seu prestígio, pois as 

noções das áreas da biologia e matemática tinham, afinal de contas, encontrado seu progresso. 

Não tardou para que os intelectuais teorizassem sobre a superioridade dos países e sociedades 

ditas “mais avançadas” – geralmente as europeias – para justificar sua ação sobre os demais 

países e colônias consideradas “menos aptas”, como foi o caso de diversas regiões da Ásia, 

África e também o Brasil, no que se refere às teorias de branqueamento e escolha dos povos 

brancos europeus na imigração em massa.  

Baumer (1990, p. 111-112) contextualiza a aplicação do darwinismo no pensamento 

europeu do século XIX e no século XX. De acordo com o autor, a sua base estava na 

sociedade concebida como organismo social, aliada à luta como principal instrumento do 

progresso. Por diversas razões, o darwinismo deu um forte incentivo à ideia do imperialismo 

de que a “guerra” era a lei do universo social. Ainda na mesma obra, Baumer discorre sobre 



63 
 

os darwinianos que reduziam o homem ao mundo animal, um homem irracional e que 

apresentava diferenças entre os homens e, deste modo, estavam mais inclinados a descobri-las 

em determinantes biológicos e não ambientais, deslocando o eixo educação-meio para, 

essencialmente, a natureza, a fim de justificar a desigualdade das nacionalidades e uma 

suposta raça superior e vigorosa, a exemplo da branca. A desigualdade humana básica, como 

mostra Baumer, estava diferenciada em três áreas principais no mundo darwiniano: entre as 

raças humanas, entre as nações e entre os indivíduos, o que acentuava ainda mais a crença em 

raças superiores e inferiores. 

Retomando o que foi mencionado anteriormente sobre o positivismo, no Brasil o seu 

expoente máximo foi no início do século XX. Calcado nos conceitos de progresso da 

humanidade, o avanço científico era a única forma de conhecimento verdadeiro. Somente se 

poderia afirmar que uma teoria era correta se ela fosse passível de comprovação através de 

métodos científicos válidos, excluindo conhecimentos ligados às crenças e superstições. Uma 

das ideias básicas dessa corrente é a afirmação da necessidade e a possibilidade de uma 

ciência social completamente desligada de qualquer vínculo com as classes sociais, com as 

posições políticas, os valores morais, as ideologias, as utopias, as visões de mundo, sendo este 

conjunto de opções prejuízos, preconceitos ou pré-noções que prejudicam a objetividade das 

Ciências Sociais, de forma que o pesquisador seria um ser totalmente neutro quanto a seu 

objeto de estudo e a realidade. Pregava ainda, a cientifização do pensamento e do estudo 

humano, visando à obtenção de resultados claros, objetivos e completamente corretos. Os 

seguidores desse pensamento acreditavam num ideal de neutralidade, isto é, na separação 

entre o pesquisador/autor e sua obra: esta, em vez de mostrar as opiniões e julgamentos de seu 

criador, retrataria de forma neutra e clara uma dada realidade a partir de seus fatos, mas sem 

os analisar ou questionar. Os positivistas creem que o conhecimento se explica por si mesmo, 

necessitando apenas seu estudioso recuperá-lo e colocá-lo à mostra. Fica clara numa 

proposição de Auguste Comte (1972, p. 82) de que os cientistas deveriam elevar a política à 

categoria das ciências de observação.  

Nada como ir à própria fonte do positivismo a fim de fundamentar essas colocações. 

Em “Opúsculos de filosofia social”, Augusto Comte afirma: “sem dúvida, hoje incontestável 

que a observação dos fatos é a única base sólida dos conhecimentos humanos” (COMTE, 

1972, p. 142). A filosofia comtista da história é uma filosofia da história do espírito através 

das ciências e pela natureza do próprio espírito humano que cada ramo dos conhecimentos 

estaria necessariamente sujeito a passar por três estados teóricos diferentes. O primeiro estado 

teológico ou “fictício” é a observação dos fatos que são explicados pela instrumentalização da 



64 

 

atividade do espírito com pontos de ligação com as ideias sobrenaturais. Este estado fictício 

evolui para o segundo, o estado metafísico ou abstrato, que seria o estágio de transição para o 

terceiro, ligando os fatos do sobrenatural ao natural, um enunciado abstrato de uma simples 

série de fenômenos. Por fim, o terceiro estado é o positivo, modo definitivo de qualquer 

ciência em que os fatos se ligam segundo ideias ou leis gerais de ordem positiva, sugeridos ou 

confirmados pelos próprios fatos. Em outras palavras, trata-se de reduzir, mas sem criar 

hipóteses que não possam ser verificados pela observação (COMTE, 1972, p, 82). Por meio 

dessa marcha das ciências, acrescenta Comte, os homens podem verificar a exatidão desses 

fatos e estados em relação às quatro ciências fundamentais, já positivas, como a astronomia, a 

física, a química e a fisiologia, bem como as ciências que com elas se relacionam (COMTE, 

1972, p. 83). 

Willems tinha como preocupação fundar suas reflexões sociológicas em bases 

científicas. Contudo, para ele, nas ciências humanas, a disposição de avaliar o todo e a 

atenção para com a imprevisibilidade dos comportamentos é fundamental para que o método 

adotado tenha em vista não apenas explicar mas compreender. A aceitação das mudanças 

sociais é um ponto que distancia Emílio Willems da sociologia positivista, quando o autor 

identifica que estas mesmas são resultados de inúmeros processos e fatos sociais que 

envolvem o indivíduo e a sociedade (WILLEMS, 1940, p.03), acrescentando que o 

conhecimento não se explica por si mesmo, mas como algo que o pesquisador tenta 

compreender com dados oriundos de seu método e técnicas para analisar o objeto de estudo.  

Em “Assimilação e Populações Marginais no Brasil” (1940), pode-se inferir que o 

autor critica o estudo da Sociologia e áreas humanas afins como se fosse ciência pura e exata 

que contém verdades absolutas em seu próprio conhecimento, dispensando juízos particulares. 

Em analogia, seria proceder aos fatos sociais como um químico que realiza experimentos no 

qual as fórmulas obtidas falam por si. O químico, dessa maneira, não coloca seus valores na 

experiência, apenas comprova e apura. Um sociólogo positivista que observa os fatos sociais 

age no mesmo sentido, pois apenas observa segundo seus critérios, comprova e nada mais. 

Percebe-se, na obra, que o autor tem uma preocupação quanto às dificuldades e aplicações 

metodológicas das ciências humanas. Enquanto as ciências da natureza têm como objeto algo 

que se encontra fora do sujeito que conhece, as ciências humanas têm como objeto o próprio 

sujeito que conhece. Daí as dificuldades das áreas humanas, a exemplo da Sociologia, da 

Antropologia, da Psicologia, da Geografia Humana ou da História para pesquisar com isenção 

e neutralidade aquilo que diz respeito ao próprio sujeito tão diretamente. Em “Ideologias e 

Ciência Social” de Michel Löwy (1999), percebe-se claramente esta distinção entre a ciência 



65 
 

social e natural: enquanto a pressuposição fundamental do positivismo está na harmonia 

natural e a sociedade regida por leis naturais, decorre a hipótese de que os métodos e 

procedimentos para conhecer a sociedade são exatamente os mesmos utilizadas para conhecer 

a natureza e, por isso, idênticos. Dessa maneira, as ciências da natureza são objetivas, neutras, 

livres de juízos de valor, de ideologias políticas, sociais, etc., e devem funcionar da mesma 

maneira ao obedecer um modelo de objetividade científica. Esse conjunto de valores ou 

opções ideológicas, para os positivistas, são formas de ausência de objetividade e verdade 

(LÖWY, 1999, p. 36). Na mesma obra, Löwy acrescenta o que, para Comte e Durkheim, era 

chamado de “preconceitos”, ou seja, é aquilo que na sociologia do conhecimento consiste no 

conjunto de convicções, ideias, atitudes do investigador e de seu grupo social que escapa a 

qualquer questionamento, a qualquer distancia crítica conhecido como campo do que é 

experimentado como evidente (LÖWY, 1999, p, 43).  

Encontra-se na seguinte observação de Willems uma crítica direta ao pensamento 

positivista: “nunca se deve esquecer que o contato de dois grupos sociais não é comparável, 

de maneira alguma, com o contato de duas substâncias químicas que, invariavelmente, se 

atraem ou repelem segundo leis predeterminadas” (1940, p. 03). A complexidade quanto ao 

método para análise de fenômenos humanos, sejam psíquicos, sociais ou econômicos, resiste 

às tentativas de simplificação, enquanto que nas ciências naturais e exatas, ao abordar 

determinadas condições do meio, o pesquisador pode vir a simplificar o fenômeno – a 

exemplo da física, da matemática, da química e biologia – tornando constante um dos fatores 

a modo de exemplificar o processo de análise. Já o comportamento humano, entretanto, 

resulta de múltiplas influências que não podem ser simplificadas ou reduzidas, o que torna as 

ciências humanas um processo complexo de análise.  

Willems utilizou um método bastante empírico, enquanto pesquisador e observador 

participante, que é válido no pensamento sociológico. Seu modo de pensar em relação à 

história não se limita a descrevê-la como uma sucessão de fatos e acontecimentos, mas a 

encara como um conjunto de situações, de normas, de usos, de instituições que apresentam 

permanências e rupturas no seu processo. Assim, entende-se que o autor enfatiza as 

transformações que ocorrem no âmbito social como uma interação da ação humana nas 

esferas da vida, que podem ser economia, religião, política, língua, educação, organização do 

trabalho ou família.  

O autor não recorre à história como ferramenta para dotar essa ciência de 

conhecimento real para determinado fato, enquanto é passível de perfeita observação para um 

“positivista” que assim o faria, alegando sua imparcialidade mediante a escolha objetiva dos 



66 

 

fatos em contexto específico. A organização e apuração dos fatos para compreensão da 

sociedade ou trabalhar a fim de reorganizá-las são feitas a partir da ferramenta básica e 

“exata” de um observador positivista: a estatística. Ao utilizá-la é quase impossível não 

mencionar números que implicam medidas exatas e racionais para contabilizar a ocorrência 

de determinados fatos ou não com a função de orientar a sua ação. Desse fato, pode-se 

concluir que a ciência será tão rigorosa quanto mais ela for “matematizável”, o que já foi 

mencionado como sendo um problema com relação às ciências humanas, cujos fenômenos são 

essencialmente qualitativos.  

Emílio Willems, apesar de empregar dados estatísticos, traduzidos em número de 

nascimentos, óbitos, escolas públicas e particulares, registros de casamento, periódicos de 

imprensa, entre outros que complementam seu método, entende que estas são técnicas 

quantitativas que colaboram para elucidar seu estudo sobre a assimilação; mas há de se 

chamar atenção que em alguns casos, elas não são de todo relevantes para avaliar o grau e 

ritmo do processo.  

O aspecto teórico metodológico de Willems se pauta na análise do indivíduo e o meio 

social enquanto interação na sociedade permeada de relações sociais que refletem e afetam o 

indivíduo; daí a necessidade das ciências humanas de compreender não apenas como esses 

indivíduos agem, pensam e sentem determinadas relações e maneiras reagindo a elas, mas 

também as diferentes culturas nesse contexto. Apesar de certa similitude com a moderna 

sociologia de Durkheim, que aborda os fatos sociais para análise do seu objeto de estudo, 

estes consistem em uma maneira de agir, sentir e pensar exteriores ao indivíduo, por conceber 

a sociedade não como apenas soma de indivíduos, mas como sistema formado pela associação 

que representa uma realidade específica com seus caracteres próprios.  Em “Assimilação e 

Populações Marginais”, percebe-se certa aproximação com a sociologia durkheimiana. 

Porém, os pontos de análise diferem desta e se pautam mais próximos de uma sociologia 

compreensiva e interpretativa, utilizando o indivíduo e a sociedade concebidos em grupos 

heterogêneos que se agrupam e organizam a vida social e cultural conforme as semelhanças 

de crenças e hábitos por meio das associações.   

Dessa maneira, a sociologia de Willems se aproxima da vertente metodológica de Max 

Weber, em que o objeto é o sentido da ação humana que deve ser buscado pelo método de 

compreensão, baseado no estudo da mente humana. Enquanto Max Weber concebe o ser 

humano como um ser capaz de agir e que não é passivo frente às forças da natureza, é 

possível identificar, na obra em questão, mais um ponto de crítica à vertente do pensamento 

positivista anterior no que se refere à adaptação do indivíduo ao meio. Sua aproximação com 



67 
 

a sociologia alemã do final do século XIX e início do XX é notável em algumas passagens e 

citações de Weber e Simmel,  o que representa um conhecimento amplo das obras desses 

autores, por estes estarem inseridos numa sociologia que se propunha compreender as 

profundas transformações que se sucediam na sociedade, como a mobilidade e fluxos 

imigratórios intestinos à Europa e fora dela, Emílio Willems faz uso dessas leituras para 

compreender o seu objeto de estudo: a mobilidade social dos diferentes grupos étnicos. A 

existência social da maioria dos indivíduos é previsível para o autor, pois recorre ao meio do 

emigrado – que, aliás, é bem conhecido e familiar ao autor – e como os fatos se afiguram na 

sequência de situações previsíveis ao homem “mediano” (WILLEMS, 1940, p. 51). A 

preocupação do sociólogo alemão Georg Simmel para com os tipos sociais, a exemplo do 

“estrangeiro”, “ o pobre”, “o aventureiro”, “o mediano”, “o renegado” e tantos outros mais, 

concebendo-os, cada um deles, com reações e expectativas próprias, mas pertencentes ao 

todo, aparece na obra “Assimilação e Populações Marginais no Brasil” na busca por se ter 

compreensão do eterno desajustado social abordado por Willems, inserido na categoria de 

imigrante “aventureiro” , o qual, “de maneira mui geral podemos dizer que a forma de 

aventura consiste no que excede e rompe a conexão da vida” (SIMMEL, 1919  apud 

WILLEMS,  1940, p. 51), deparando-se esse imigrante, com um futuro obscuro, e cujos 

valores do passado consistem em reminiscências na memória, podendo influir nos seus 

comportamentos. 

Outro ponto de crítica ao positivismo refere-se ao sistema de causação no mundo 

social, ou seja, o todo que acontece num sistema social não demanda uma explicação causal 

que não constitua uma mudança na totalidade do sistema e nada pode mudar o sistema como 

um todo que não entre irremediavelmente em conflito com o significado original de seus 

valores (ZNANIECKI, 1934, p. 297 apud WILLEMS, 1940, p. 18). Essa passagem referente 

aos contatos de fenômenos culturais heterogêneos expressa o ponto de vista do autor quanto 

ao método sociológico baseado no fato de não reclamarem esses fenômenos uma explicação 

causal única, pois isso implica a transformação da totalidade do sistema social, ao passo que 

esses fenômenos originam conflitos com os valores dominantes do sistema social. Esse modo 

de pensar a sociedade e os contatos culturais não é válido para o pensamento positivista que 

preza pela coesão do sistema social livre de conflitos, concebendo a sociedade na perfeita 

ordem de equilíbrio, não havendo espaço para divergências, sendo necessário restabelecê-la e 

garantir a ordem, como nas leis das ciências da natureza, supondo o determinismo, segundo o 

qual, para tudo pode-se procurar uma causa. Entende-se, portanto, que os contatos e conflitos 

culturais decorrem de “impedimentos axiológicos” traduzidos por uma modificação na 



68 

 

composição de um sistema que leva alguns de seus valores essenciais a conflitos e 

incompatibilidade mútua. Para um intelectual de vertente positivista, a abordagem da 

axiologia estaria fora de cogitação, pois se trata de um conjunto de “todas as ideias, crenças, 

costumes, usos e conhecimentos aprovados e espontaneamente repetidos que representem a 

base e garantam o funcionamento de um sistema social. São, enfim, os “axiomas” da vida em 

comum, cuja “verdade” ou “utilidade” está fora de qualquer cogitação” (WILLEMS, 1940, p. 

19). Portanto, para entender os problemas sociais e culturais, segundo Willems, é preciso 

captar da relação de sentido da ação humana, conhecer um fenômeno social, compreendendo-

o como fato carregado de sentido que aponta para outros fatos significativos. Isso 

complementa o objetivo do sociólogo que é o de compreender este processo, desvendando os 

nexos causais que dão sentido à ação social em determinado contexto, distanciando-se das 

ciências naturais, em que se prima por descobrir as leis e nas quais é possível, através da 

observação, do experimento e do método comparativo, reger a vida da sociedade e do 

indivíduo em si.   

Ao contrário das concepções positivistas, Willems descreve a sociologia como 

originária da perspectiva da ação de um indivíduo ou de indivíduos distintos, corroborando aí 

a ideia de que a sociedade é, sobretudo, uma construção humana, não estando, certamente, em 

um patamar de superioridade em relação aos indivíduos. A sociedade existe pela ação dos 

indivíduos que expressam suas ações na coletividade e imprimem suas marcas nessa, 

informando para a ideia da totalidade do ser humano no seu conjunto e interligado a tudo 

aquilo que o define na sua existência.  

Os conceitos criados por Willems ajudam a compreender o conhecimento da 

significação cultural de complexos históricos e concretos.  Nesse sentido, central em sua obra 

é o conceito de assimilação, o qual desenvolve-se na sequência. 

 

2.4 A ASSIMILAÇÃO 

 

Nesse subitem, pretende-se analisar alguns conceitos que Emílio Willems apresenta 

em sua obra, a fim de compreender, a partir deles, como foi pensada a assimilação dos 

imigrantes germânicos e seus descendentes no Brasil. O conceito de assimilação, embora 

central, estava relacionado com uma série de outros conceitos, entre os quais podemos 

mencionar a ideia de marginalidade, estereótipo, aculturação e ambivalência, bem como sua 

diferenciação de conceitos biológicos, como adaptação, acomodação e simbiose.   



69 
 

A reflexão teórica do título da obra de Willems “Assimilação e populações marginais 

no Brasil: estudo sociológico dos imigrantes germânicos e seus descendentes” (1940), 

remonta ao pensamento de Robert Park, que faz uso do conceito “aculturação” para tratar de 

culturas diferentes que passam a viver em espaço comum (PARK, 1948, p. 28-31). Este autor 

apresenta a embrionária questão da grande imigração vinda para a América, de como a 

justaposição de milhares de seres humanos em contato mútuo originou o conceito de homem 

marginal.  

A questão da interação da sociedade, ou melhor, de grupos sociais num espaço 

territorial nacional, é analisada por Willems na fronteira da assimilação. No caso do Brasil, a 

região Sul foi receptora da grande imigração; disso decorre a inquietação do autor e sua ânsia 

em compreender o processo de assimilação que estes imigrantes sofreram, bem como seus 

descendentes. É mister salientar que Willems não apresentou um modelo “ideológico” ou 

caminho a ser seguido, mas analisou o quadro social dessas populações na forma como o 

encontrou, abordando, de forma científica, mas não traçando estratégias de abrasileiramento. 

O quadro teórico que o intelectual adotou aponta para um conceito amplo de assimilação. 

Imigrantes e descendentes vivenciam situações em que, de um lado, a sociedade receptora 

seria o eixo principal – luso-brasileira – e, de outro, os que vieram de fora com intenção de 

colonizar e ficar – imigrantes – também teriam a oportunidade de passar a integrar a vida 

nacional, deixando de ser apenas “coadjutores no processo econômico” (WILLEMS, 1940, p. 

17).  

Entende-se que o conceito de assimilação proposto pelo autor remete a uma 

interpretação do contexto do conceito e suas variáveis como a diferença de culturas; o 

contato; o conflito; a marginalização; o ressentimento; acomodação; adaptação; 

amalgamação; o horizonte cultural e a ambivalência. Tem-se, então, que o processo é pensado 

pelo autor como uma interação dos indivíduos numa determinada sociedade, pois trata-se de 

uma interdependência entre os grupos e o comportamento humano destes no meio em que 

convivem. Nesse processo, ferramentas conceituais são utilizadas para interpretar a dinâmica 

da interação/mobilidade social.  

Os instrumentos básicos para esse entendimento são a assimilação e a aculturação. 

Embora esses conceitos tenham aspectos distintos, são dinâmicos num mesmo processo, não 

se podendo separá-los; enquanto o primeiro ocorre na esfera social, o segundo ocorre nas 

mudanças verificadas na esfera cultural (WILLEMS, 1940, p. 17). Os contatos que se 

verificam entre os grupos são operantes nos aspectos social e cultural e provêm diretamente 

do comportamento que ambos têm de si e do outro na fusão cultural que abrange tanto uma 



70 

 

afiliação espiritual como afetiva - sociabilizada através do convívio e da educação. Portanto, 

não se trata de um processo que interfere ou é afetado pelos aspectos biológicos 

caracterizados pelos termos aclimatação ou adaptação e amalgamação ou fusão, como 

ocorreria em processos biológicos. Estes termos são muito bem caracterizados pelo autor na 

sua ciência e em rigorosa terminologia. Não cabe aqui expô-los ao desenvolvimento exaustivo 

de como são abordados nas ciências naturais, a não ser na distinção entre eles e conceitos 

atrelados à ideia de assimilação.  

Já se conseguiu compreender, pelos escritos anteriores, que Willems (1940, p. 12) não 

se pautava nos termos da biologia para sustentar sua tese da assimilação que, segundo ele, tem 

a ver fundamentalmente com as faculdades adquiridas mediante resultados de atividades 

grupais e sempre em constante interação e transformação. O autor não se preocupa com a 

sobrevivência da espécie ou do indivíduo, que são preocupações da biologia e não de 

sociólogos, antropólogos e historiadores. Estes apresentam outro foco de interesse, como os 

comportamentos humanos nas relações sociais e culturais e sua manifestação nas demais 

esferas que envolvem as interações dos indivíduos na sociedade.   

Dessa maneira, tem-se claro que a assimilação é o resultado de uma fusão cultural 

ativa, afastando-se de aspectos biológicos, podendo ser precedida pela aproximação e 

acomodação dos dados culturais trazidos e os oferecidos no novo meio físico e cultural. As 

esferas econômica, religiosa e familial são relevantes para a sociologia do autor, enquanto são 

desprezadas pela maioria dos estudiosos no assunto, que apresentam acentuado interesse pelos 

traços raciais, relegando a organização da família, o nível de consumo e a atuação das ideias e 

convicções religiosas.  

Da mesma forma que as volições do indivíduo não têm forçosamente a ver com as 

manifestações da biologia, elas são parte importante para o estudo da assimilação a serviço de 

representações coletivas que podem ser reativas e/ou refletidas.  As reativas, segundo o autor, 

se caracterizam pelas representações daquilo que se pretende manter nas manifestações 

culturais, constituindo elementos estruturais da população que vive no campo. No homem 

rústico – denominação que o autor usa para designar o camponês que vive “quase” isolado de 

outros grupos sociais e que é afetado pela falta de contatos e experiências que permitiriam 

ampliar sua independência em relação ao meio e às tradições em que vive – as volições 

tendem a ser conservadoras no sentido de manter a ordem existente derivadas de afetos, 

impulsos e representações tradicionais.  Já as ativas ou refletivas são dinamizadas pelo 

resultado de associações, novas experiências, ideias e do raciocínio ativo dessas relações que 



71 
 

moldam a mentalidade às novas situações vividas que geralmente acontecem com maior 

incidência no indivíduo citadino (WILLEMS, 1940, p. 36-37).  

Até os anos 1960 do século passado, o paradigma da assimilação reinava quase 

absoluto, influenciado pela Escola de Chicago. Desde Robert Ezra Park (1921) até Milton 

Gordan (1964), as ideias que se tinha sobre o processo vinham se pondo e sendo descobertas 

por pesquisadores dentro de um contexto de imigrações e fixação dessas em território 

estrangeiro. Emílio Willems atendeu estas exigências de sua pesquisa sob o conceito de 

homem marginal. A marginalidade, numa suposta fase passageira do indivíduo, é considerada 

como “crise da personalidade” e fase de “desequilíbrio cultural” devido aos fenômenos 

culturais que se apresentam na vida afetiva, rivalizando com sentimentos e emoções 

adquiridas no seu meio anterior (WILLEMS, 1940, p.106). Enquanto o indivíduo não 

experimenta o conflito grupal como problema pessoal, ele não é marginal (STONEQUIST, 

1935, p. 140 apud WILLEMS, 1940. p. 107). O alheiamento em relação à cultura originária se 

afigura como atuação tardia de preceitos acumulados pela educação da vida afetiva e se 

apresenta simultaneamente com a aproximação à cultura adotiva, alternando os sentimentos 

de prazer em relação os novos e pelo arrependimento de tentativas de conservar os velhos 

liames culturais para a atração consciente ou inconsciente que o ambiente novo exerce sobre o 

imigrante.  

Caracterizada por uma situação anormal entre duas culturas distintas, esse sentimento 

produz uma autoconsciência e consciência racial excessiva e sua atenção se dirige para 

atitudes grupais e suas relações para consigo próprio. Embasado numa rede de discussão 

sociológica e antropológica em consonância para com Everett V. Stonequist (1935) sobre o 

ponto da marginalidade, Willems referiu-se à consciência racial como um fenômeno apontado 

ao respaldo que a autoconsciência manifesta no próprio indivíduo e se projeta perante a visão 

do outro por pertencer estereotipamente e culturalmente a um grupo racial distinto. A 

focalização contínua da sua posição racial dirige sua atenção, em um grau excessivo, para si 

mesmo, uma vez que a posição social deriva da posição racial (WILLEMS, 1940, p. 109-110).  

É importante frisar que não se trata de consciência de raça em si, mas a consciência associada 

a uma posição social e cultural incerta e, geralmente inferior, na qual o indivíduo é 

estigmatizado aos olhos da cultura dominante (STONEQUIST, 1935, p. 148 apud WILLEMS, 

1940, p. 107-109), reforçando aspectos “raciais” para identificar o indivíduo vinculado a certo 

grupo cultural. 

 Willems (1940, p. 109-110) pontuou que a insistência sobre o fator racial não decorre 

da preocupação de afirmar hipotéticas qualidades raciais de imigrantes em relação ao povo 



72 

 

brasileiro e que a razão é mais simples por certos imigrantes como o alemão, o sírio ou o 

japonês revelarem traços que se exibem em certas marcas raciais que os tornam facilmente 

reconhecíveis e, como tal, servem para àqueles que não pertencem à mesma etnia. O ato de 

reconhecimento pelas marcas raciais e a subsequente classificação precipitada, mas fácil, pode 

influir sobre o indivíduo, pois se trata de uma tentativa de classificar as pessoas contribuindo, 

nesse caso, essencialmente para a formação de ressentimentos e tendo esses termos adquirido 

sentido pejorativo, pois o indivíduo sente-se constantemente diminuído e em posição inferior 

à cultura dominante.  

Tem-se, assim, que a posição marginal do imigrante faz com que ele se mire em dois 

espelhos que são os juízos coletivos dos dois grupos opostos e lhe determinam as volições23, 

sendo as atitudes passíveis de ambiguidade e frequentemente contraditórias, implicando na 

sensibilidade e afetividade da autoconsciência que tendem a aumentar (WILLEMS, 1940, p. 

113).  

A falta de contatos ou mesmo fusão entre os descendentes teuto com os luso-

brasileiros, principalmente em áreas rurais, favorece uma cultura autônoma que se prolonga 

nas gerações, passível de formação de opiniões preconceituosas que associam o estereótipo 

físico e cultural das culturas distintas a uma diferenciação aguda no que concerne à insistência 

dos traços físicos serem mais relevantes do que a compreensão das relações sociais e culturais 

entre os grupos. Assim, os preconceitos raciais (representações coletivas) que só se afiguram 

como sendo a consequência de uma propaganda organizada, se opõem à fusão dos contatos, 

sendo que, quando são permanentes, os preconceitos tendem a desaparecer ou mesmo se 

revelam impotentes (WILLEMS, 1940, p. 219).   

Nessa abordagem, é aferível o largo ponto de aproveitamento da facilidade de 

identificação do indivíduo pelas marcas e traços raciais, a fim de incluí-lo numa 

homogeneidade exterior, não interessando sua naturalidade, nacionalidade e ascendência 

étnica. Assim, qualquer pessoa “loira” é caracterizada como alemã, sendo que esta, por 

exemplo, pode ascender de outra etnia que não a alemã. Ou seja, a tendência de classificar 

estereótipos e culturas de grupos ou indivíduos como elementos exteriores e diferentes, 

adquire um sentido pejorativo associado a marcas raciais estendidas aos “alemães”, “turcos”, 

“japoneses”, “judeus” e “negros”, são pontos de partida que excluem os grupos de uma 

interação social e cultural ativa, dificultando a assimilação (WILLEMS, 1940, p. 110).  

                                                 
23 Processo cognitivo pelo qual o indivíduo decide praticar uma ação em particular, um esforço deliberado e uma 

das principais funções psicológicas humanas. Podem ser aplicados inconscientemente ou automatizados como 

hábitos no decorrer do tempo.  



73 
 

Tais efeitos tornam as atitudes dos indivíduos ou grupos ambivalentes, dificultando as 

relações interativas de grupos culturais diferentes, pois há uma íntima relação entre a 

marginalidade e a ambivalência das atitudes, outro conceito usado por Emílio Willems. 

Kimball Young (1934, p. 87 apud WILLEMS, 1940, p. 128) observou se tratar de um 

fenômeno que manifesta atração e repulsa ao mesmo tempo sobre um objeto, pessoa ou ação, 

no qual os hábitos se orientam por esses mesmos fatores num par dual de aceitação e 

desaprovação – por outros – de supostas ideias e atitudes que caracterizam como “falsas” e 

“verdadeiras” traduzidas numa atitude vacilante que resulta em conflitos mentais.  

Willems não teve o objetivo de elucidar as causas de um xenofobismo luso-brasileiro 

frente aos imigrantes que vieram colonizar o Brasil; apenas estava interessado em seus efeitos 

sobre os que procuraram uma nova pátria no Brasil, a ignorar tais atitudes e seus motivos. 

Porém, não deixou de abarcar, em sua literatura, as manifestações de xenofobismo para 

compreendê-las no contexto e como se colocavam contrárias a uma assimilação social e 

cultural. A xenofobia ao elemento estrangeiro como portador de inferioridade “indesejável” 

por parte de alguns grupos sociais brasileiros foi explicitada em vários trechos, quando o 

intelectual abordou as manifestações repulsivas que se constituíram num egoísmo do luso-

brasileiro aos elementos estrangeiros, a exemplo de Augusto de Carvalho (1875) e Pedro 

Calmon (1935; 1937).  

No desenvolvimento da autoimagem, os sentimentos e as emoções agradáveis com 

relação a certas condutas são postas em comparação com os sentimentos desagradáveis, 

podendo causar um conflito mental que resulta de determinadas situações culturais de 

aprovação ou desaprovação; não somente a mudança cultural destrói os padrões tradicionais 

de comportamento, originando conflitos em face do novo, mas também o contato parcial ou 

totalmente diversa. A simpatia e antipatia pelos modos de agir e pensar são atitudes 

simultâneas ou alternadas que não deixam de retardar a assimilação e a absorção do elemento 

marginal, ora se sentindo confuso, ora atraído, ora repelindo nas manifestações espirituais mas 

rejeitados em outros setores da vida social (WILLEMS, 1940, p. 128-129).  

Sua investigação quanto à ambivalência da população teuto-brasileira ou de outros 

grupos étnicos se assegura nas atitudes de ambivalência de certas classes ou grupos brasileiros 

de antiga estirpe que, nas palavras do autor, são “atitudes xenófobas que aparecem, 

ocasionalmente, em campanhas pró ou contra a colonização estrangeira” (WILLEMS, 1940, 

p. 130); prosseguindo: “a xenofobia parece ser, pelo menos no Brasil atual, um fenômeno da 

média e pequena burguesia das cidades” (WILLEMS, 1940, p. 138). As opiniões oscilam, 

geralmente, entre dois polos, do elogio à condenação, produzindo efeitos de atração e repulsa 



74 

 

alternadas sobre os grupos marginais, sendo encarada num duplo sentido de aceitação e 

desaprovação quanto aos padrões culturais brasileiros como contra os padrões do país de 

origem. As atitudes de aceitação ou repulsa quanto a esses “padrões” culturais brasileiros ou 

germânicos aparecem ou transparecem em um grande número de exteriorizações que se 

costumam objetivar e sedimentar na imprensa e em outras publicações (WILLEMS, 1940, p. 

139), tencionando ainda mais o elemento marginal. 

As reflexões sobre o fenômeno da marginalização atrelado à ambivalência das atitudes 

são incompletas, segundo o autor, se não adentrarem no campo dos estereótipos ou 

representações coletivas que transparecem na assimilação, se manifestando na esfera 

emocional, conforme já apontado anteriormente nesse subitem. Os estereótipos se 

caracterizam essencialmente por ideias aceitas por um grupo e geralmente expressas em 

forma verbal e não se explicam pelas experiências do indivíduo. Elas se constituem de ideias, 

imagens ou valores que o indivíduo encontra feitas e de que é portador ou divulgador e, ainda, 

o indivíduo as considera como inseparavelmente ligadas à própria pessoa, como parte 

integrante do eu (WILLEMS, 1940, p. 167-168). Tais representações podem ser classificadas 

como positivas ou negativas; as primeiras se relacionam com a cultura inteira do grupo na 

qual se inclui a língua e os costumes, com as crenças e experiências econômicas, com os usos, 

as artes, com as habilidades e técnicas adquiridas pelas experiências acumuladas de muitas 

gerações; já as negativas consistem na lembrança de conflitos, decepções e humilhações 

sofridas, resumindo preceitos, proibições e abstenções nitidamente inibitórias, ditando o 

comportamento do grupo (WILLEMS, 1940, p. 169). Os estereótipos variam bastante, ora 

assumindo as feições mais estranhas e afastadas da realidade, ora dissipando-se quando os 

contatos são mais frequentes e intensos.  

 O processo de acomodação nas relações que se estabeleciam com o novo meio faz 

parte da assimilação dessas populações. Esse processo não tem a ver com mecanismos 

biológicos e sim com a imposição das condições materiais do novo meio. É nesse processo 

que se afigura quase toda mudança da cultura material do imigrante. Existem as inter-relações 

que ligam os processos acomodativos materiais aos processos biológicos de adaptação, “mas a 

adaptação não é apenas biológica, isto é, passiva, mas antes de tudo ativa” (WILLEMS, 1940, 

p. 69). “O homem adapta-se a seu habitat não tanto pela mutação do que pelo 

aperfeiçoamento cultural” (HANKINS, 1935 apud WILLEMS, 1940, p. 69); assim sendo, ela 

é fundamentalmente dinâmica. Os ajustamentos no terreno material abrangem vários aspectos 

que o imigrante teve de realizar, desde os meios de transporte, como a própria organização do 

trabalho, à construção das casas que, no Brasil, como solução intermediária, se dava com o 



75 
 

uso da madeira; na Alemanha, não se usava tal técnica e arquitetura há décadas. Na maioria 

dos casos, nem o material nem o estilo nem a divisão interna foram emprestados e 

transplantados da Alemanha para o Brasil; e, ainda, além das principais estradas, com exceção 

das regiões interioranas, nos sítios mais prósperos se avistam casas solidamente construídas 

que se assemelham ao velho meio abandonado e que causam a impressão de nítido conforto 

que “de tais impressões costuma brotar uma flora de reportagens, descrevendo certas cidades 

sulinas como “centros puramente germânicos”. Não veem esses viajantes que geralmente 

desconhecem a feição material das zonas rurais da Europa central” (WILLEMS, 1940, p. 65). 

Nas diversas regiões interioranas do Brasil, o que se percebe é um ajustamento das técnicas de 

construção com o material e formas disponíveis no novo meio, o que exigiu uma 

transformação do meio ambiente.  

Esses processos acomodativos se operam muito mais em função do ambiente físico do 

que com relação ao meio social e tal verificação não exige uma completa separação entre 

adaptação e assimilação. Muitos núcleos, devido ao seu isolamento em relação a outras 

populações e contatos raros em virtude do fator espacial, estabeleceram uma espécie de 

simbiose com predomínio econômico efetuando, ao mesmo tempo, uma transmissão cultural. 

Emílio Willems trabalhou o conceito de assimilação para compreender os nexos 

causais que encadeiam os fenômenos na complexidade indistinta da vida social, destacando 

fenômenos como foram vistos neste subitem, desde a marginalidade, ambivalência e 

estereótipos que se interligam diretamente no processo, como destacou a acomodação e a 

adaptação como aspectos dinâmicos da cultura e trocas sociais, descartando para a última o 

aspecto biológico, inferindo a sua sociologia apenas às relações culturais dos grupos.  

  





3 A ASSIMILAÇÃO E A QUESTÃO DO SUJEITO TEUTO-BRASILEIRO 

 

Neste capítulo, realizar-se-á a compreensão do processo de marginalização presente na 

obra Assimilação e Populações Marginais no Brasil. Objetiva-se conhecer quem é esse 

sujeito marginalizado no Brasil e que compõe o principal objeto desse processo de 

assimilação social. O imigrante alemão e seus descendentes no Brasil ganham uma 

denominação especial na obra: o teuto-brasileiro.  Willems se refere a esse elemento como 

um sujeito que se analisa numa identidade que não é alemã e nem brasileira. É o elemento 

hifenizado na cultura, na política, na economia, na religião, na educação e como um todo na 

sociedade em que se encontra.  

Na obra de Willems, pode-se percorrer vários capítulos que partem inicialmente do 

conceito de assimilação e suas características, abordando os fatores determinantes do processo 

em curso e, consequentemente, seu desenvolvimento. Nesse processo, o indivíduo se 

apresenta notoriamente sob os conceitos de marginalidade e aspectos derivados de sua 

vinculação cultural que se refletem na educação, língua, família, religião, economia, direito e 

política. Dessa forma, persegue-se o panorama de como se originam e se experimentam, na 

obra de Willems, os conflitos que levam a população a ser considerada ou mesmo se sentir à 

margem de uma sociedade, de modo a viver segundo seus próprios costumes, hábitos e 

crenças com tenacidades locais.  

Willems interpreta esse sujeito por meio de categorias universais na sociologia 

divididas em níveis que abrangem a vida social e cultural desses indivíduos. Considera entre 

essas categorias fundamentalmente três: família, religião e economia, classificando-as como 

pilares de sustentação para interpretar uma sociedade, pois neles estariam os funcionamentos 

da estrutura que regem a vida e a mentalidade dos imigrantes e o choque das estruturas 

psicossociais que facilitam ou dificultam a assimilação. Apesar de considerar esses níveis 

relevantes, também considera outros aspectos que se somam para a questão do assujeitamento 

do indivíduo, como a língua, educação, direito e política.  

Percebe-se que essas categorias permeiam as relações da cultura dos indivíduos e a 

relação destes com a natureza enquanto meio físico e histórico a que estão sujeitos. Portanto, a 

constituição desse sujeito hifenizado está condicionada a um tempo e espaço que se interliga 

nas relações pessoais e culturais situadas num campo situacional e relacional.  

Aqui apresentam-se e pontuam-se algumas observações quanto ao processo de 

assimilação dos imigrantes e seus descendentes que envolvem alguns fatores de ordem social, 

econômica, religiosa, familial e, acima de tudo, cultural. Entender como essas categorias 



78 

 

operam, na obra do autor, enquanto condicionantes do meio cultural em que o indivíduo é 

sociabilizado, permitem compreender a lógica do processo marginal a que estão sujeitos. As 

representações coletivas ou estereótipos, ressentimentos, ambivalência de atitudes, conflitos e 

a noção de mudança cultural estão presentes nas concepções de dinamicidade interferentes 

nas condições desse assujeitamento do indivíduo ou grupo a uma determinada condição. 

A forma com que Willems conduziu sua pesquisa torna evidente a dimensão cultural 

que ele trouxe para sua interpretação do fenômeno da marginalidade. Suas categorias de 

análise se vinculam no esquema relacional das culturas no campo dos fenômenos 

psicossociais que atuam na personalidade do indivíduo e, por conseguinte, no coletivo em que 

se encontra. A marginalização do indivíduo ou grupo sujeito a condicionamentos do espaço e 

tempo no qual se encontra em detrimento de outro que não lhe é mais acessível como tal, 

caracteriza uma ressignificação de sua cultura por uma situação bicultural que torna sua 

situação de particularidade cultural numa situação ambivalente e sentimento de 

“inferioridade”. Trata-se, assim, de reinventar sua identidade para lhe dar significados no seu 

modo de comportamento social e cultural, ainda que esses significados possam ser 

decorrentes de manifestações e conceitos de representações ou coletividades que podem 

aproximar ou repulsar atitudes de ressentimento numa ação ambivalente.  

Pontuar-se-á essas categorias nos subcapítulos seguintes para uma melhor 

compreensão desse sujeito teuto-brasileiro concebido na obra de Willems. Entre elas, estão as 

instituições- comportamentos que permitem à sua análise uma visão desse sujeito como ser 

histórico, cultural e social dinâmico num grupo particular que conflita diante da 

heterogeneidade.  

 

3.1 A ASSIMILAÇÃO SOCIAL COMO PROCESSO BILATERAL DOS CONTATOS  

 

Primeiramente faz-se necessário destacar que, para o autor, “não existe assimilação em 

si” (WILLEMS, 1940, p. 11). Nisso, vai uma afirmação de que nenhum indivíduo tem contato 

direto com a nação em que vive a não ser pelos grupos e subgrupos que estabelecem relações 

e contatos com seus semelhantes. A assimilação é feita a partir de grupos distintos com 

bagagens culturais heterogêneas que revelam seus padrões culturais diversos, de forma que 

podem apresentar possibilidades de suas feições sociais e culturais se tornarem contraditórias. 

Nesse contexto, os contatos são formas civilizadas e indispensáveis para trocas culturais e 

favorecem o estabelecimento de uma relação sociável no meio circundante. Estes 

comportamentos constituem as habilidades categóricas dos grupos humanos e ocorrem em 



79 
 

diversos níveis que permeiam a identidade humana, sejam eles nos campos econômico, 

político, cultural, educacional e social alcançando, assim, também, os níveis psíquicos e 

mentais que envolvem as relações e inter-relações.   

Pode-se perceber que Willems considera o processo de humanização central na obra, 

pois como tal, a humanização implica as mesmas necessidades do homem numa perspectiva 

particularista e autônoma de um processo único e inerente ao homem, além de ser um 

designador de uma identidade que não se reduz simplesmente à nação ou à região. Ele cria seu 

ambiente e, para usar expressões de Willems, “aproxima” e “acomoda” suas capacidades 

através da interação com o seu meio envolvente que precedem a assimilação e aculturação.  

Para suprir essas atividades, os indivíduos utilizam recursos e técnicas como forma de auxílio 

a fim de acomodar-se no meio. De certa forma, o homem nasce com tais habilidades para a 

aprendizagem e comunicação, constituindo esta uma das bases de grande importância no 

processo de humanização. Porém, o aprender só se processa através da interação com o meio.  

Dessa forma, para Willems, o indivíduo não pode apenas ser estudado pelo seu 

aspecto biológico, pois ele transforma, recria, ressignifica e se (re)ajusta na sua condição 

humana, de forma que se constitui enquanto próprio protagonista e sujeito de sua cultura. 

Torna-se importante ressaltar que, na interação do indivíduo com o meio, seus aspectos 

biológicos não apresentam problemas nem são determinados por ele, porém estão sujeitos aos 

estímulos que recebem nessa socialização, às quais Willems confere às faculdades adquiridas 

como resultados de atividades grupais (WILLEMS, p. 12). Segundo Laplantine, “apenas a 

noção de cultura, ao contrário da de sociedade, é estritamente humana” (LAPLANTINE, 

2000, p. 120). Isso vem ao encontro da ideia do indivíduo ativo com qualidades para 

transformar a natureza de maneira dinâmica, na qual a sociedade seria concebida enquanto 

produto de suas necessidades de interação e manifestação de comportamentos e valores que 

criam condições de comunicabilidade e dinamizam a existência de seus semelhantes, ainda 

que as relações sejam, por vezes, divergentes. A consciência de sua capacidade de criar é o 

que determina sua dimensão cultural e humana. 

Segundo Cuche (1999, p. 09), a noção de cultura é “inerente à reflexão das ciências 

sociais. Ela é necessária, de certa maneira, para pensar a unidade da humanidade na 

diversidade além dos termos biológicos. Ela parece fornecer a resposta mais satisfatória à 

questão da diferença entre os povos”. Assim, a cultura “permite ao homem não somente 

adaptar-se ao seu meio mas também adaptar este meio ao próprio homem e às suas 

necessidades e projetos. Em suma, “a cultura torna possível a transformação da natureza” 

(1999, p. 10). A cultura, se torna assim, um instrumento contra as explicações naturalizantes 



80 

 

dos comportamentos humanos e pode-se dizer que "nada é puramente natural no homem" 

(1999, p. 11), já que mesmo as “funções humanas ligadas às suas necessidades fisiológicas 

são informadas pela cultura e as sociedades não oferecem exatamente as mesmas respostas a 

essas necessidades” (1999, p.11).  

Cuche, na tentativa de reconstituir a noção de cultura se reporta ao século XVIII 

francês, época em que a palavra cultura adquire seu sentido moderno, referindo-se, naquele 

contexto, tanto à "educação do espírito" quanto à "civilização". Já no contexto alemão do 

século XIX, o termo designa tudo o que é autêntico e contribui para o enriquecimento 

intelectual e espiritual, inaugurando o conceito relativista da cultura.24 A partir desse 

momento, o conceito de cultura começou a se afirmar cada vez mais. Com a contribuição de 

Edward Tylor, a cultura foi concebida como "expressão da totalidade da vida social do 

homem" (CUCHE, 1999, p. 35) e caracterizada numa dimensão coletiva e adquirida, não pela 

genética, mas de forma inconsciente, compartilhando os postulados evolucionistas de seu 

tempo por meio das continuidades, o que “não excluía um certo sentido de relatividade 

cultural” por sua concepção evolucionista não ser rígida (p. 38-39). Assim, a cultura foi tida 

sob uma ótica geral e sistemática e, mais tarde, com a contribuição de Franz Boas, foi inserida 

numa tentativa de pensar a diferença, que, para ele, era de ordem cultural e não racial.  

A condição ativa do homem sobre o meio e a influência deste sobre o homem é um 

debate que Willems insere em sua obra, refutando teorias evolucionistas que competem entre 

si na questão da assimilação e aculturação. A cultura pode se desenvolver dentro do grupo 

diante das variações que se apresentam no meio, alterando alguns comportamentos que se re-

criam num novo meio, mas não considera a evolução numa linearidade progressiva no tempo. 

O que o autor observa é o indivíduo ativo no meio com suas capacidades de interagir com este 

e, assim, transformá-lo: “afirmando a igualdade das necessidades e a semelhança das 

instituições, não pretendemos negar as dificuldades que podem advir da diferenciação nas 

maneiras de satisfazer tais necessidades e de criar e manter essas instituições” 

(WILLEMS,1940, p. 22).  

Considera-se que a humanização, enquanto processo cultural máximo de constituição 

da identidade, se apresenta para o autor por meio da interação das relações sociais com o 

mundo cultural, na qual a interação e associação se fazem mutuamente. Conforme as 

experiências que adquire e forma seu conceito de linguagem e significado no mundo, o 

                                                 
24 É com o pensamento de Herder que o conceito de cultura se aproxima com o de “nação” e adquire um sentido 

de alma e gênio de um povo. Através da cultura própria, cada povo tem um destino específico a realizar e 

designa um aspecto da humanidade. Ver Cuche (1999).  



81 
 

indivíduo as expressa numa língua, nos modos de agir, sentir e pensar esse mundo e se 

materializam nas instituições. A função interativa e dinâmica permite a relação entre suas 

experiências e se expressam no campo racional e emocional no qual a humanização do 

indivíduo dependerá dos estímulos recebidos pelo meio, mas também do modo como ele 

reinventa, assimila e ressignifica tais estímulos. Willems entende o humanizar como um 

processo antropológico que precisa ser constituído no indivíduo para que ele seja realmente 

ser humano, na verdadeira acepção do termo, e que lhe dê suporte de se reconhecer como 

sujeito, como um ser sócio-histórico-(a)político-cultural, ou seja, que há uma construção 

histórica a que ele se relaciona e se integra a um grupo social afim com sua cultura. Ele 

reconhece que o sujeito é um ser condicionado, mas não determinado, pois seleciona os dados 

a serem aceitos e assimilados, bem como aqueles que são eliminados pelas suas escolhas e 

atitudes, ainda que tal seleção e atitudes comportamentais não fiquem claras para esses 

sujeitos e se manifestem de maneira inconsciente como impulsos a uma determinada reação.  

O aspecto afetivo e cognitivo da pessoa, embora sejam aspectos que tenham uma 

identidade estrutural e funcional diferenciada, estão intimamente integrados e cada um é parte 

constitutiva dos outros. Com isso Willems, trabalha com noções de nexos causais, através dos 

quais uma ação do indivíduo ou mudança social e cultural afeta todo o sistema de significados 

do meio. Uma das consequências dessa interpretação é de que qualquer atividade humana 

sempre interfere em todos eles; logo, haveria uma relação de dinamismo e um “devir” na 

sociedade pelas interações dos indivíduos no meio. Sua separação se faz necessária apenas 

para a descrição do processo e qualquer atividade nesse sistema causal do meio exerce certa 

ressonância afetiva e cognitiva. Por isso, Willems as trata como operações nas zonas 

emocional e mental do indivíduo. E, da mesma ordem recíproca e dinâmica, as manifestações 

mentais podem tencionar um conflito no sistema como um todo, ainda mais se esse todo 

inclui a diversidade, na qual “a possibilidade de conflitos de avaliação está em relação direta 

com a heterogeneidade dos padrões culturais em contato” (WILLEMS, 1940, p.20).  

O processo de identidade humana que o autor apresenta faz parte de uma perspectiva 

teórica do sistema funcional e estrutural do indivíduo como dinâmico em consequência dos 

contatos culturais. O processo de humanização contínuo insere o indivíduo na sociedade numa 

relação de transformação enquanto sujeito ativo no meio e age nele conforme suas 

necessidades e hábitos.  

Portador de uma concepção em que a organização social era antes o resultado 

dinâmico de relações culturais do que determinadas pelo meio físico, a abordagem de 

Willems, nos anos 1940, rompe com alguns antigos conceitos e rótulos utilizados por alguns 



82 

 

intelectuais no início do século XX, a exemplo de Oliveira Vianna, Oliveira Lima, Paulo 

Prado, alguns eugenistas, entre outros, que apresentavam os indivíduos com alguma 

dificuldade de assimilação, em especial a adaptação com referências tocantes ao quesito 

racial-biológico. Referiam-se às culturas particularistas como portadoras de constante 

alienação ao mundo em que se situavam. Mas em que medida essa interpretação seria válida 

aos imigrantes num processo de assimilação-marginalização e inserção numa suposta 

identidade nacional brasileira? É essa identidade própria e hifenizada que polariza o sujeito 

teuto-brasileiro que Willems interpreta numa visão global do ser, enquanto processo de devir 

cultural suscetível a mudanças culturais e sociais, não em um sentido de convergir para a 

identidade do Brasil, mas no sentido de pensar como parte de um complexo cultural em que 

“Brasil” é apenas uma parte do processo, pois ele trabalha com a noção de aproximação e não 

exclusão de um grupo de uma suposta identidade. Aliás, vale lembrar que Willems não adota 

uma estratégia de traçar uma identidade nacional e nem de pensar os imigrantes dentro de um 

projeto idealizador e nacionalizante. Analisa este setor dentro da realidade brasileira com 

pretensões científicas e não julga as atitudes e comportamentos dos indivíduos; pelo contrário, 

ele avalia as situações de conflitos que podem desencadear estranhamentos, sentimentos 

ambivalentes, ressentimentos e sintomas de marginalidade. Dessa forma, não pensa o Brasil 

como uma identidade totalizante na qual há necessidade de anular determinado grupo cultural 

por meio de um discurso dominante que equilibra alteridades em prol de uma ideologia 

nacionalizante.  

Isso não quer dizer, que a obra de Willems seja qualificada como atraso em relação a 

uma tradição supostamente colonizada, no sentido de uma linearidade de progresso. 

Tampouco que é uma análise fora de contexto das ideias porque apresenta o Brasil numa 

discussão que está no cerne de um debate sobre antropologia e sociologia presente nos 

chamados centros de reflexão intelectual, como os EUA e a Europa. E, ainda, o Brasil e os 

EUA se configuram como países de imigração e naquele era muito presente a discussão da 

assimilação e marginalização de grupos ádvenas que se instalavam no país.   

O ponto central para se entender quem é esse sujeito marginalizado parte dos contatos. 

São estes que o indivíduo estabelece com o seu grupo e com outros grupos culturais 

diferentes, ou seja, os sujeitos em voga são os imigrantes e seus descendentes em contato com 

os grupos estabelecidos no país, os nativos ou aquilo que poderíamos caracterizar de 

sociedade “luso-brasileira”. Tais contatos são indispensáveis para a formação e dinamização 

de uma sociedade, uma vez que esta se forma nas relações sociais e, consequentemente, 

culturais, de forma que são intrinsicamente ligados. Segundo o autor, a troca é diretamente 



83 
 

proporcional à frequência e ausência dos contatos. Quanto mais frequentes e intensos, mais 

facilitadora e gradual é a assimilação do elemento estrangeiro no país receptor, ao passo que, 

quanto houver menos contato, parcial ou quase nulo, apenas tende a reforçar as características 

próprias e perpetuá-las dentro do seu grupo de convívio e possivelmente de suas futuras 

gerações. Isso reforça seu estilo para as diferenças culturais e grupos particulares que se 

exprimem através da língua, das crenças, dos costumes, mas também, não só dessa forma. 

Essa caracterização própria dos grupos culturais influi nos comportamentos dos indivíduos e, 

dessa forma, Willems elucida os vínculos que ligam esse indivíduo à sua cultura.  

Todos os hábitos estariam suscetíveis às alterações mediante os contatos sociais no 

“cosmos” em que esse imigrante se encontra e relaciona os códigos e significados coletivos 

que se apresentam nesse meio e que podem permanecer ou ser ressignificados e 

transformados para sua identidade construída no interior de seus contextos sociais e culturais. 

Assim, há uma conotação na sua sociologia entre a consciência individual e coletiva, em que 

uma não exclui a outra. A última pode ser inscrita como unidade da sociedade que aproxima 

as consciências a uma personalidade de condutas.  

A vinculação do indivíduo com a cultura e suas condutas mostra, novamente, que a 

sociologia de Willems não está fora do lugar das ideias e se aproxima da corrente 

antropológica americana de vertente culturalista. Similarmente a esta, o autor, analisa a 

cultura e as condutas a partir dos choques e estranhamentos culturais que revelam, por sua 

vez, as diferenças e suas pluralidades. Cuche (1999, p. 74-75) destaca o caminho que a 

antropologia americana tomou nos anos 1930-40 na elucidação dos vínculos que os 

indivíduos estabeleciam com sua cultura. Nessa questão, se colocava a personalidade e a 

cultura, de forma a compreender como os seres humanos a incorporavam e viviam; para estes, 

a cultura não existia enquanto realidade “em si”, fora dos indivíduos, mesmo que todas as 

culturas tenham uma relativa independência em relação aos indivíduos.  

Na formulação de Willems, a cultura também, não está "em si" nem o indivíduo "em 

si" como a assimilação de Willems não estava "em si". Exemplificar como a cultura estava 

presente nos indivíduos e como interagiam entre si, seja por meio das instituições, contatos 

culturais que os aproximavam, acomodavam e, por fim, assimilavam ou distanciavam, supõe 

um comportamento comum que os identificava a participar e estar em determinado grupo e 

agir sob certas condutas, ou seja, um compartilhamento de hábitos comuns que dinamizam o 

meio e as interações. 

Já foi mencionado que, para o autor, a assimilação se caracterizava por um fenômeno 

que se operava nas zonas emocionais e sentimentais, não apenas no campo intelectual e 



84 

 

racional do indivíduo e assumia proporções que organizavam as influências do meio ou 

mesmo reagiam a estas. O processo era, portanto, bilateral com seleção e eliminação de dados 

que eram transmitidos pelo convívio de uma fusão cultural, ainda que prevalecessem os 

padrões de um grupo transmitidos pelo convívio ou pela educação (WILLEMS, 1940, p. 12-

14). Nesse sentido, Willems não segue uma interpretação de que a ideia de uma identidade 

cultural seja um problema de integração na assimilação dos imigrantes. Ele procura não se 

prender a uma concepção imutável dos dados ou mesmo de uma identidade cultural e nacional 

assim “dada” a determinar a conduta do indivíduo. Pelo contrário, sua concepção é dinâmica, 

pois permite notar a identidade como um dado relativo e substancial dependente do contexto 

relacional. De modo geral, o que Willems queria abordar era que, dificilmente, numa 

sociedade suscetível a mudanças, encontrar-se-ia uma homogeneidade cultural. Se for dada 

ênfase às esferas sociais, políticas, econômicas, religiosas, educativas e familiares, entre 

outras, que podem ser as artes e o folclore, encontrar-se-á modos de pensar e agir 

completamente distintos de um determinado grupo para outro ou mesmo de uma região para 

outra. Ou seja, existiriam categorias variáveis as quais os indivíduos estariam sujeitos e lhe 

condicionariam o comportamento. Willems procura expor o fator de forma interessante e uma 

delas é a relação que o homem estabelece consigo e seu grupo. A outra relação é a sua cultura 

com a natureza. Ambas as relações cultura-cultura e cultura-natureza são exploradas pelo 

autor na reflexão coletiva dos grupos e no modo de “integrar o social, cultural e biológico”, 

sintetizando as relações aos níveis inteligíveis nas quais o indivíduo interage com o coletivo e 

o meio, de modo que transforma esse para ser o seu lugar de agir e variar de acordo com ele.  

O que se insere nessa dicotomia coletivo e meio são as relações funcionais que os 

grupos estabelecem entre si e que apresentam variáveis diante das estruturas que o meio lhe 

proporciona. Por isso, a abordagem do meio é uma constante na análise do autor, pois ele 

permeia as inter-relações dos grupos no processo de assimilação e marginalização. Isso 

significa que sua abordagem teórica contempla as mudanças e os conflitos e contraria 

tendências antropológicas que subestimam as mudanças internas em prol de externas nos 

contatos culturais. Por conseguinte, a cultura e os contatos não estão, para ele, numa ordem de 

estabilidade harmoniosa. A própria ideia de emigrar e se instalar em outro país trabalha a 

psique interna do indivíduo e grupo que transforma sua cultura no meio em que se encontra, 

porque as coisas não estão dadas na sua realidade “em si” e sim são re-criadas. Portanto, sua 

concepção culturalista é antes dinâmica do que passiva e estática. Pode-se tomar emprestado 

dos evolucionistas o termo “evoluir” para explanar a dinamicidade do autor, ainda que ele não 

negue uma concepção evolucionista à cultura, longe de termos biológicos e progressão linear, 



85 
 

mas dentro do seu contexto relacional. Uma vez que a assimilação obviamente não é estática 

para Willems, a adaptação ativa que a precede não depende apenas de fatores funcionais 

externos à mudança, mas implicam, também, sobretudo, em mudanças internas nos grupos.  

O meio, enquanto agente físico espacial condicionante, é recorrente na obra do autor. 

Willems estabelece frequentemente a divergência de comportamentos nos contatos dos 

grupos, na diferença dos ambientes urbanos, semiurbanos e rurais para analisar a forma com 

que se procede a assimilação diante dessas variáveis, aplicando a variabilidade do trio 

homem-meio-cultura em sua interação.  Quanto mais acentuada a falta de contato nas áreas 

rurais, mais estas tendiam a manter uma conservação dos hábitos do modo “que sempre 

foram”; ou seja, não há nisso uma afirmação racional de pensar, pois este era um desejo de 

perpetuar sua cultura “como sempre foi”, típica mentalidade do campônio que vive num 

universo em relação direta com a natureza, com a terra. O autor estabelece, para essa situação, 

uma força e atitude de ordem centrípeta interina ao meio, seja pelo isolamento e falta de 

contato com grupos diversificados ou desejos de manter sua ordem axiológica nos sistemas 

sociais que o imigrante recriou num processo de interiorização dos comportamentos culturais. 

Nas palavras do autor o campônio é o “homem eterno” porque cultiva sua relação imediata 

com a terra, pois “ele ultrapassa a existência das nações, não precisa da “civilização””, o que 

o torna um ser “pré-histórico e superhistórico” e se vincula intimamente com o local e a 

natureza (WILLEMS, 1940, p. 35).  

A mentalidade do camponês é caracterizada, pelo autor, por uma relativa ausência de 

controle racional do meio social e físico e sua organização social responde mais a impulsos do 

subconsciente. Sua nacionalidade, ou seja, a formação de uma consciência nacional e 

participação ativa dos acontecimentos da política nacional e internacional se operaram em 

função da urbanização do campo ou perante a politização consciente e proposital das massas 

rurais como se observou em países “totalitários”. Esse “despertar” para a população rural é o 

que atesta para o autor exatamente a natureza apolítica das populações rurais (WILLEMS, 

1940, p. 35-36).    

Portanto, desconectar esses sujeitos do ambiente em que foram educados e com os 

quais mantiveram contato responde explicitamente a indagações problemáticas quanto ao 

lugar em que estão inseridos. No caso dos imigrantes inseridos num novo ambiente, o autor 

considera crucial conhecer o “velho meio” abandonado para entender o porquê desse 

indivíduo agir sob determinada conduta e não de outra e que muitas vezes é esperada pela 



86 

 

sociedade social dominante25, o que pode ser confundido com resistência ou “ameaça” é um 

sintoma de que a cultura de cada grupo depende, também, do lugar onde se encontra. 

Portanto, o seu contexto social e cultural deve ser levado em conta e não se deve 

simplesmente abstrair o antigo meio e suas implicações nos comportamentos e reações desses 

indivíduos, generalizando os comportamentos aos imigrantes em sua totalidade.  As 

resistências em cultivar antigos costumes do meio originário são próprias do indivíduo e da 

cultura e não se apagam simplesmente ao transplantar o homem de um meio a outro. Nesse 

fundo cultural, estão as riquezas da heterogeneidade. Interpretar a influência da natureza e 

cultura sob o indivíduo consiste em compreender o seu modo de viver, seu funcionamento 

estrutural coletivo e, assim, as representações coletivas que se têm de si no grupo que 

compartilha e participa ativamente, ou melhor, varia nesse meio.  

Nesse sentido, entram em cena as representações coletivas ou estereótipos que se 

criaram dos grupos culturais apenas embasados em marcas raciais. Estas são abordadas por 

Willems como peças-chave para interpretar o processo de marginalização dos indivíduos, pois 

resultam em ambiguidades e ressentimentos que exercem influência negativa sobre a 

assimilação. Esses fenômenos atuam sobre o terreno da psicologia social e se manifestam 

inconscientemente pelas diferenças nos padrões culturais que se encontram, podendo ser a 

variável de inúmeros conflitos. A marginalidade atua nesse limite dos conflitos, de modo que 

confronta o consciente e o subconsciente para dar impulso a determinados valores em 

detrimento de outros e, sobretudo, avaliar. Esse processo é típico da situação bicultural ou 

multicultural e exerce sua parcela no assujeitamento do indivíduo, que não se sente parte de 

nenhuma das culturas. O indivíduo à margem de duas culturas se distingue na sua forma 

funcional e estrutural e desencadeia o conflito que antes se apresentava inconsciente na sua 

situação de marginalidade. Tal assujeitamento do indivíduo marginal transita entre a aceitação 

e desaprovação das atitudes que o autor considera situações culturais e raciais ambíguas e que 

produzem ressentimentos resultantes da quase nítida consciência de inferioridade de um grupo 

cultural particular em relação ao grupo dominante. Ou seja, os contatos culturais levam a uma 

avaliação ou comparação recíproca das infinitas diferenças no modo de organização. O 

conflito psíquico se manifesta, sobremaneira, no ádvena que se sente à margem dos 

comportamentos da cultura receptora.  

                                                 
25 Ao se referir a palavra “dominante”, não se enfatiza, em nenhum momento, relações de força no sentido 

biológico de superioridade ou inferioridade,  mas apenas que existem características sociais e culturais que 

podem ser dominantes num determinado aspecto, podendo influir ou não nos demais ou formar intersecções.  



87 
 

A personalidade marginal se insinua ao indivíduo que é iniciado em duas culturas, 

ainda que, inconscientemente, essas tradições históricas e culturais, com seus códigos, sua 

língua, suas relações políticas, suas religiões, seus modelos educativos familiares, entre outros 

fatores condicionantes das atitudes, se colocam em condição de ajustamento e assimilação. 

Willems não afirma que esta seja uma condição que se estenda para toda a existência do 

indivíduo, pois considera a marginalidade como crise da personalidade, uma fase de 

desequilíbrio cultural e, portanto, de caráter passageiro (p. 106). O alheiamento em relação à 

cultura originária se afigura, para o autor, em manifestações de arrependimentos, inalcançável 

como tal e atuam na vida afetiva no momento da aproximação da cultura adotiva a mesclar 

com as resistências de conservar velhos hábitos. Um despertar da própria personalidade e 

identidade condicionam o indivíduo a “julgar-se” sob dois pontos de vista: o da cultura 

originária e da adotiva. Nessa tensão mediante o contato e choque cultural, reside o conflito 

do homem marginal. Na consideração do autor: 

 

Não resta dúvida de que a marginalidade é uma crise da vida afetiva. Não o fato de 

conhecer uma cultura alheia produz o homem marginal. O mero conhecimento de uma 

língua, ciência ou arte estrangeira não afasta o indivíduo da língua, ciência ou arte 

originária. A marginalidade começa no momento em que esses fenômenos culturais se 

insinuam à vida afetiva do modo a rivalizar com os sentimentos e emoções anteriores. 

Se, antigamente, colonos teuto-brasileiros enviavam, por ocasião do aniversário do 

imperador alemão, telegramas de felicitações ao presidente da República, essa 

manifestação deve ser qualificada como atitude tipicamente marginal. Eu mesmo 

encontrei, na sede de uma cooperativa agrícola, no município de Hamônia (Santa 

Catarina) uma bandeira que ostentava num lado as cores nacionais e no outro lado as 

cores do antigo império alemão. Disseram-me pessoas fidedignas que não era raro 

encontrarem bandeiras nas colônias rio-grandenses. O que pode aparecer a muitos 

hipocrisia, ingenuidade ou falta de sentimento pátrio, é simplesmente sintoma de 

marginalidade cultural (p.108).  

 

O homem marginal, nesse caso, é o sujeito teuto-brasileiro que não se integra em 

nenhum “lado” da “cultura”, seja pelo fator visível que é o imigrante na sua feição racial ou 

pelos modos culturais a que foi condicionado pelo antigo meio cultural, como a educação, 

religião, casamento entre outros; por fim, uma má assimilação ou não-assimilação. Willems 

usa o termo teuto-brasileiro exclusivamente para designar a marginalidade cultural a que o 

indivíduo está sujeito e que se opera no campo social e biológico, o qual enfatiza os 

estereótipos ou representações coletivas de um grupo. O imigrante se encontraria na divisa de 

duas culturas na fase aguda do conflito mental, de modo a não se encontrar e ficar alheio a 

ambas, como no caso do mestiço. Este é tomado como exemplo paralelo ao caso da 

marginalidade do imigrante, pois estaria, também, na divisa de duas culturas – negra africana 

e branca portuguesa – sem pertencer a nenhuma delas (p. 105). Os conflitos e estranhamentos 



88 

 

gerados nesses campos contribuem para a formação de ressentimentos nos quais o indivíduo 

se sente inferiorizado ou não aceito, porque suas características físicas se tornam pejorativas 

ao outro grupo, conforme as palavras do autor: “a defeituosidade existe primeiro aos olhos da 

raça dominante” (WILLEMS, p. 108).  

Nesse sentido, tal hífen do termo teuto-brasileiro indica, ao contrário da “democracia 

racial”, um conflito que não se resolve pelo simples “equilíbrio de antagonismos”. Há mais a 

considerar nesse ponto: ressentimentos, transbordamentos e marginalidade. Nem tudo podia 

ser resolvido por meio de um equilíbrio que configuraria a identidade. Estaria Willems 

escrevendo uma pesquisa embasada na crítica a esse “equilíbrio de antagonismos” que forjou 

um mito de identidade ao Brasil? Se forem consideradas, de modo propositivo, suas 

investigações, constatar-se-ia que as categorias básicas e fundamentais para sua sociologia se 

baseiam na religião, economia e família e as profundas formas divergentes, tanto na sua 

função estrutural, como funcional revelam um país brasileiro com heterogeneidades sociais e 

culturais que não se resolvem em uma síntese. Além do mais, nessa heterogeneidade estaria 

todo um estigma racial que se sobrepõe ao social. Em sua interpretação, a personalidade 

individual ou de grupo não se aplica por seus caracteres biológicos, mas pela orientação ou 

modelo cultural particular a uma dada sociedade.   

O equilíbrio de antagonismos surgido com Gilberto Freyre consistiu no mito da 

“democracia racial”, ainda que não intencionalmente construída pelo autor, que considerou a 

distância social como fruto da enorme diferença social de classe e que não levou em conta os 

preconceitos de cor ou raça. Ao contrário dessa linha de pensamento sociológico, Willems 

afirmou: “o fator cor penetra com uma insistência desconcertante na esfera das relações 

sociais e pessoais íntimas” (p. 105). Willems apresenta na obra esse contraponto sobre um 

falso equilíbrio das diferenças culturais, pois o fato é que os antagonismos existem e são 

reconhecidos, porém não equilibrados como um “todo”, o que contraria, mais uma vez, a 

premissa de um padrão cultural nacional homogêneo que caldeou as diferenças sociais e 

culturais.  Aliás, o Brasil é, para Willems, uma circunstância de sua investigação, não uma 

totalidade que define o ser nacional. Enquanto país de imigração, a identidade que visa eleger 

um “tipo nacional” seria um tanto complexa se não fosse pensada a hifenização dos 

componentes imigratórios como ítalo-brasileiros, polono-brasileiros, nipo-brasileiros, teuto-

brasileiros, afro-brasileiros, etc., pois estes trazem uma bagagem cultural e social que não se 

apaga facilmente da vida desses imigrantes. Esse pensamento aparece na sua abordagem 

teórica culturalista com certa autonomia relativa às culturas particulares. Segundo Cuche 

(1999, p. 66), há certa relação da vinculação do indivíduo à nação paralelamente a uma 



89 
 

participação em uma comunidade particular, caracterizando a continuidade de sua cultura 

originária com a adotiva.  

Nesse sentido, Emílio Willems apresenta, através da abordagem interacionista das 

relações, que a assimilação se constitui na cultura de um conjunto de significação que é 

comunicado pelos indivíduos de um grupo por meio das interações. É um complexo processo 

assimilatório do devir da cultura a partir dessas interações. Elas seriam construídas e 

elaboradas a orientar as relações do grupo às faculdades adquiridas resultantes das atividades 

grupais (WILLEMS, 1940, p. 12). Assim, o autor investiga na pluralidade dos contextos de 

interação, a explicação do caráter plural e instável das culturas – aparentemente contraditórias 

– as particularidades dos grupos culturais e como os indivíduos reagem a elas. A atenção se 

volta para pensar a heterogeneidade de uma cultura, ao invés de se esforçar para encontrar 

uma homogeneidade que seria falseada mediante evidências e contexto histórico relacional 

imigratório e composição étnica do Brasil. Willems não ousa, assim, traçar um perfil 

psicológico nacional brasileiro. Concebe a identidade à cultura inerente ao indivíduo e ao 

grupo, ao local, enfim, aos contatos e interesses imediatos de uns com outros, através de suas 

identificações com atividades e comportamentos semelhantes e não a uma interação com a 

cultura global da coletividade dominante.   

Para Willems, são os sistemas de valores sociais e culturais dos grupos particulares a 

quem o indivíduo se vincula e compreende que funcionam de modo conjunto. Estes abrangem 

os comportamentos, os quais permitem ao indivíduo se identificar e agir em um espaço que 

lhe é solidário, semelhante, portanto, não hostil às suas representações e valores comuns. Em 

outras palavras, é o espaço do microcosmo em contato ou mesmo inserido no macrocosmo 

que é enaltecido na teoria de Willems. O lugar que ocupa neste espaço, por sua vez, abrange 

uma hierarquia sob os indivíduos e a cultura, materializados nos seus comportamentos 

inscritos em instituições. Através delas, o indivíduo é sociabilizado no meio e a primeira 

instituição que ele tem contato é a família. Esta apresenta o primeiro modo de educação e 

horizonte cultural do homem que permeia suas ações seguidas de outras como a religião, 

economia e trabalho, que posteriormente é assimilado ao seu mundo. Observa-se, desse modo, 

que há uma conceituação desse sujeito teuto-brasileiro nas suas ações enquanto sujeito à sua 

própria cultura e história que o torna um sujeito histórico que cria suas condições de 

acomodação e assimilação ao meio; por isso, o uso do conceito de adaptação ativa ao invés de 

passiva. Isso permite a sua abordagem da relação dinâmica da cultura com a análise da 

situação sociohistórica desse sujeito, a qual consegue apreender os elementos condicionantes 



90 

 

que produzem a personalidade dos comportamentos de pensar, agir e sentir sob determinadas 

formas e não de outras.   

A assimilação opera-se, segundo as observações do autor, principalmente nas esferas 

econômica, religiosa e estrutura familial. Assim, as ideias e convicções de um grupo e outro 

são para ele fundamentais para o estudo e não os estereótipos em si, ou seja, o que interessa é 

a aparência, o estigma da identidade para produzir o estranhamento, não o conhecimento que 

organiza tais ideias e convicções do grupo a agir de tais maneiras. Pode-se considerar que esse 

ponto de vista é crucial para sua análise da leitura sobre assimilação dos imigrantes e sua 

indagação sobre o que se apresenta nacional e social nos seus modos operantes, como 

observa-se em uma passagem do autor (WILLEMS, 1940, p. 18): 

 

A verdadeira assimilação opera-se, segundo as nossas observações, na esfera 

econômica, na esfera religiosa e na esfera da estrutura familial. É um fato singular 

que precisamente esses três setores não despertam nem sequer a atenção dos poucos 

estudiosos do assunto. Interessam, sobremaneira, as marcas raciais, o cabelo loiro, as 

formas cefálicas, a alimentação, a cerveja e as lendárias salsichas do alemão, a 

polenta e o vinho do italiano, os trajos e as artes populares, a propaganda 

pangermanista ou fascista, a cruz gamada em escolas “germânicas”, a 

refractariedade dos colonos à língua portuguesa e outros inúmeros fatos, mas não se 

estudam os fatos fundamentais: a organização da família, a posição social dos sexos 

e dos filhos, a organização do trabalho, o nível do consumo e, enfim... a grande 

incógnita entre nós: a atuação das ideias e convicções religiosas! 

 

 É interessante essa colocação inicial de sua obra para a compreensão do que seria o 

elemento assimilado e marginalizado bem como a atenção que os estudiosos têm dado para 

esse processo e o olhar dos estereótipos marcadamente superficiais da cultura que não seja a 

luso-brasileira. Percebe-se, no autor, a inquietação quanto a certo “padrão” cultural que 

insinue homogeneidade, que não existe para ele em nível nacional, ainda mais em um país que 

recebe imigrantes, pois uma ideia de homogeneidade e identificação nacional passa 

necessariamente por uma adoção de práticas de condutas que condizem com seu horizonte 

cultural. Nos estereótipos, se tencionam os contatos culturais que produzem conflitos e 

sintomas de marginalização. Conceber os conflitos nas interações não significa, para Willems, 

reduzir demais a interpretação nem supor que o mais forte está sempre em condições de impor 

pura e simplesmente sua ordem cultural e social ao mais fraco, nem que este esteja em 

situação de fragilidade em relação à cultura dominante, uma vez que a cultura é produzida por 

indivíduos ou grupos que ocupam posições desiguais nas esferas sociais, culturais, 

econômicas, políticas, etc. Ela se situa nos diferentes grupos com uma variação maior ou 

menor da posição de influência de uma em relação à outra.  



91 
 

Se os grupos imigrantes que chegam ao Brasil são acentuados por suas marcas raciais 

visíveis e, ainda, estigmatizados por suas representações coletivas, a cultura adotiva também 

se coloca em posição de oferecer apenas um nível superficial cultural àqueles. Um 

nivelamento baseado na homogeneidade dos imigrantes perante uma uniformidade de 

critérios que podem determinar a seleção e eliminação dos dados aceitos conjetura para uma 

conduta de intelectuais26 e do Estado desse período, preocupados em manipular uma 

identidade nacional que uniformiza, mas que, ao mesmo tempo, exclui. O indivíduo é levado 

a interiorizar os modelos culturais que lhe são impostos, o que acentua a polaridade das 

relações mediante um estranhamento, o choque e o estigma do “nós” e “eles”. A identidade 

nacional que visa integrar esses elementos já é um determinante, senão condicionante de uma 

posição autoritária e hierárquica que, em um objetivo consciente, gera o conflito e sinaliza os 

traços diferenciados da identidade de um grupo que preconiza a distância cultural e remete o 

indivíduo ou grupo a uma posição marginal.  

Já na citação do autor está explícita que não existe uma homogeneidade, pois assim 

facilmente se engana quem interpreta uma identidade baseada no que as representações 

prontas manifestam no ideário nacional e cultural. Já explicitou-se, anteriormente, que 

Willems analisa o meio originário dos imigrantes e conclui que a maioria eram campônios 

desarraigados de sentimento de nacionalidade prendendo-se a elementos puramente locais 

inerentes a eles.  

Se há na assimilação, uma enumeração de dados visíveis que se afiguram de um ponto 

de vista sobre o outro, o autor não nega que há uma enumeração de dados indesejáveis e 

destinados à eliminação para conservar uma unidade social e, porque não dizer, nacional, que 

se encontra pré-estabelecida quanto ao sujeito advindo, Willems a procura na situação 

histórica de alguns grupos de classe da velha estirpe brasileira com disposições xenófobas ao 

elemento estrangeiro. Isso representa entraves quanto ao processo assimilatório e uma 

limitação na seleção do que se deseja conservar e manter como nacional, sem acréscimos de 

dados que o elemento estrangeiro pode trazer. Para tanto, conhecer o que se deseja e o que 

deve ser repelido na sociedade é o ponto de partida do autor para colocar em questão o 

processo de marginalização e nisso torna-se indispensável recorrer aos contatos de diferentes 

culturas e vertentes de hábitos que podem reclamar conflitos para si, no seu grupo e nos 

demais, perante valores que se apresentam dominantes no sistema social. É através dos 

hábitos, crenças, costumes, usos e conhecimentos em que se baseiam a vida e o 

                                                 
26 Ver Renato Ortiz (2012); Já foi citado Gilberto Freyre e outra obra do autor é Uma Cultura ameaçada: a luso-

brasileira.   



92 

 

funcionamento dos sistemas que Willems analisa as possibilidades de conflitos oriundos da 

heterogeneidade dos padrões culturais em contato. Sua região de análise empírica é o sul do 

Brasil e constata que apenas nesse fragmento territorial brasileiro as diversidades culturais são 

acentuadas, o que reforça seu pensamento de que é inviável manter ou forjar uma identidade 

nacional baseada num “padrão” cultural homogêneo e que o homem é, acima de tudo, 

dinâmico e variável com sua cultura em relação ao meio.  

 A igualdade e necessidades do ser humano lhe conferem a identidade que pode ser 

variável conforme os contatos e o ambiente em que se encontra formando modos, crenças e 

formas de agir com algumas particularidades, mas a essência é sempre a mesma porque lhe é 

humana e varia com elas.  Haveria, portanto, um movimento universal de formação 

identitária, porque se constrói numa relação sociohistórica. Nesse sentido, os contatos são 

fundamentais, porque o são historicamente imanentes ao ser humano e o que importa para 

Willems, antes de qualquer identidade nacional, é a identidade que humaniza o homem. É 

mais ou menos nesse sentido que se formam as culturas e, devido à capacidade do ser humano 

em se comunicar através dos tempos, essa identidade que humaniza se mantém, se ressignifica 

e sofre alterações por inúmeros fatores aos quais a humanidade está sujeita, por viver em um 

mundo dinâmico e permeado de instituições sociáveis, como na concepção de Cuche (1999), 

o homem é uma produção histórica.  Contudo, para Willems, as necessidades e as 

semelhanças das instituições não pretendem negar as dificuldades que podem advir da 

diferenciação nas maneiras de satisfazer tais necessidades e de criar e manter as instituições. 

Referencia, ainda, o autor, a plasticidade social do homem europeu que, no passado e em 

tempos atuais, aproximou bastante os tipos culturais anteriormente diferenciados aumentados 

por uma série de reajustamentos sociais inconcebíveis em épocas anteriores (WILLEMS 

1940, p. 22-23). Quer dizer que, ao passo que, em vários níveis sociais, é possível aperceber-

se mudanças que aproximam e distanciam grupos com culturas diferentes nas interações 

sociais, já não são possíveis no quesito das marcas raciais aparentes, como a cor da pele e 

demais traços físicos exclusivos de um fenótipo e meio. Estes aspectos se apresentam como 

verdadeiro entrave para a assimilação e uma porta de entrada para o processo da 

marginalização.  

Como se pode perceber, para o autor o aspecto social e cultural é intrinsicamente 

íntimo e dinâmico e tem-se perpetuado ao longo dos tempos e da história dos povos r se 

relacionam ao seu habitus e meio. Entre os fatores determinantes da assimilação, Willems 

recorre ao meio originário do emigrado com aspectos sociais e culturais diversificados. Esse 

apanhado vem ao encontro da defesa da identidade humana que traceja os modos de agir, 



93 
 

pensar, viver e sentir dos imigrantes e como se adaptam e se acomodam com a bagagem do 

velho e abandonado meio em contraste com o novo. 

O meio abandonado seria o acionador para a compreensão dos indivíduos 

marginalizados, porque o comportamento dos indivíduos num grupo e sociedade estaria 

sujeito a condicionamentos da natureza do tipo biológico, histórico, sociais e culturais. Para o 

autor interessam, sobretudo, os condicionantes sociais, históricos, culturais e psicológicos que 

se inserem nessa interação, a visão de mundo de uma cultura que organiza o mundo material e 

humano em sua totalidade significativa. Sua expressão humana explicita e interioriza os 

hábitos e estes se manifestam culturalmente, pois no modo como se dão as interações está o 

dinamismo das relações culturais e sociais de tal mundo. Nesse sentido, entende-se que, para 

Willems, o ser humano é produto não somente da natureza mas também da cultura de modo 

interligado, no qual a vivência, o lugar de nascimento, crescimento e demais experiências 

vividas representam seu meio de origem. Isso faz do indivíduo um herdeiro da cultura 

concreta da natureza e também mental, porque está inserido num tempo-espaço sujeito à 

diversidade e às trocas. Assim, o sujeito não está isento de viver um num anacronismo no 

tempo, pois se relaciona de forma imediatista com o meio natural e está preso a uma tradição 

“campônia”.  

Nesse sentido, Willems considera a ideia de tempo desse sujeito a partir do conjunto 

de fatores históricos e socioculturais que condicionaram as atitudes comportamentais do 

indivíduo, seja no antigo e no novo meio. O mundo e a cultura que o ser humano percebe não 

são, simplesmente, o mundo “em si”. Ou seja, que é estruturado e classificado pela ação 

culturalmente adquirida e sociabilizada nas interações sociais. Nessa recíproca do ambiente 

social em que o indivíduo está inserido e pratica sua ação, já está sujeito a se condicionar às 

regras sociais que orientam o relacionamento com os demais membros da sociedade, 

geralmente através das instituições.   O erro cronológico consiste em atribuir a esse sujeito as 

ideias, sentimentos, costumes de uma época que não lhe pertencem mais como aqueles do 

antigo meio. Eles jamais estão acumulados “em si” no indivíduo como o eram, mas este pode 

se ressentir e viver, ainda que inconscientemente, determinados costumes que um dia o foram 

assim, ou seja, o estreito controle racional é falho e se prende a mentalidades que tendem a se 

reproduzir porque “sempre fizeram assim”.  

Convém, dessa maneira, expor ao estudo as fronteiras artificiais27 que a Alemanha 

teve por muito tempo e o fato dos imigrantes terem, em sua maioria, emigrado antes mesmo 

                                                 
27 O próprio autor busca referências quanto a esse termo na obra The Group Mind, do psicólogo inglês William 

McDougall. As fronteiras seriam arbitrárias e artificiais devido à falta de divisas naturais e às consequentes 



94 

 

da unificação. O que se observa é que as terras que formavam a Germânia eram praticamente 

rurais, formando o meio rural da Europa central e daí sobrevém o fato da maioria deles serem 

campônios e, assim, se identificarem com sua ordem existencial nas relações com o meio 

local em que se encontravam (WILLEMS, 1940, p. 27). Nessa afirmação, seguem-se 

observações quanto ao modo de vida desses imigrantes e a estabilidade da sociedade rural, 

estabilidade esta que provém dos ciclos e permanência com a natureza. Esta se integra às 

relações do homem e a sua vida, o que o faz esse indivíduo sentir e se identificar com forte 

afinco e interesse pelo local. Para o autor, tudo na sua vida se afigura ao seu ambiente físico e 

somam-se algumas características a esse estilo rural de viver como a rigidez dos costumes 

dosada com certa irracionalidade, controle racional, impulsos do subconsciente e um 

fidedigno horizonte cultural estreito.  O indivíduo responde e age ao meio na mesma via em 

que percebe, sente e pensa os estímulos que lhe são próprios e intrincados na sua relação 

cultura-cultura-natureza. Observa-se que, com isso, Willems se aproxima de uma abordagem 

sobre a personalidade básica do indivíduo que permite analisar a evolução interna da cultura. 

Neste caso do ambiente rural ela é lenta, mas existe.  

Portanto, entre os fatores históricos condicionantes do indivíduo está a questão desse 

ser emigrado da Europa flutuar entre fronteiras artificiais, de modo que não está ligado 

nacionalmente a uma pátria. O sentimento nacional alemão é forjado após a unificação alemã 

e, até esse momento, as circunstâncias a que o indivíduo estava identificado não eram 

nacionais e sim puramente regionais e locais por intermédio da sua expressão de vivência no 

mundo. Tão logo, para o autor, esse ser é compreendido dentro do seu próprio signo e os 

significantes que se colocavam a ele eram, antes de tudo, a sua identidade cultural humana 

ligada aos subníveis institucionais com os quais estava em contato por meio da Igreja, da 

religião, da economia, do trabalho, da escola, da língua, etc.  

O meio rural do emigrado se constituía basicamente de um microcosmo – sítio, 

animais, vegetação, paisagem, ciclos naturais, família – bem diferente da situação do meio 

urbano formado por um macrocosmo espiritual acompanhado pelo aumento considerável de 

trocas e fluxos frequentes de contatos com diferentes pessoas, culturas e convergência de 

atividades e interesses. Além de esses emigrados serem campônios, os motivos que os fazem 

deixar seu meio original são vários, os quais variam desde o econômico ao administrativo 

político, não faltando, é claro, a figura dos elementos desintegrados ou desarraigados, 

                                                                                                                                                         
flutuações ocorridas e o cruzamento e a mistura com outros povos. A Alemanha é um conceito menos definido 

do que a Grã-Bretanha ou França. Seus limites se fizeram pela condição antropogeográfica, por sua falta de 

limites naturais. 



95 
 

heterogêneos e aventureiros. Willems considerou que as propagandas intensivas das 

companhias de emigração reforçavam o interesse desses elementos em deixar seu país e 

contribuir para uma crescente mobilidade das populações com possibilidades ilimitadas na 

América. Isso se explica pelo fato de que a mobilidade incipiente na Alemanha contribuía 

com o desejo de emigrar por vários motivos de ordem jurídica-administrativa a econômica, 

além de ter se estabelecido em alguns lugares a “tradição em emigrar” e famílias com 

propriedades vendiam suas terras pelo fascínio das propagandas Daí, a plasticidade e sentido 

de aventura que se firmava nas expectativas em relação ao novo meio (WILLEMS, 1940, p. 

42-51).  

Na leitura de Willems (1940, p. 40), até pelo menos a primeira metade do século XIX 

o campônio foi o elemento que emigrou em massa e vivia separado do meio urbano e, ao 

menos em parte, sua educação familial e escolar era apenas rudimentar, senão inexistente. 

Estes indivíduos se apegaram ao torrão natal e seu estreito horizonte cultural coincidia com o 

natural, de forma a convergir com suas volições para o microcosmo da sociedade rural. Essa 

identidade se apresenta fundamental para o autor, pois traça um perfil psicossocial desse 

indivíduo que expressa nitidamente uma identidade humana voltada às suas necessidades 

imediatistas com o meio natural no qual exerce atividades repetitivas ligadas à natureza. 

Dessa maneira, Willems consegue chegar no condicionante psicológico que molda a 

personalidade do indivíduo rústico que transplanta seu meio e conduta para o novo espaço 

territorial e age neste, de acordo com seus comportamentos adquiridos mediante tal 

condicionantes.  

Desgostosos com diversas circunstâncias problemáticas que se apresentavam na terra 

natal e, conforme mencionado acima, o desejo voluntário e incentivo das propagandas em 

emigrar, constitui o panorama desses elementos transplantados para o Brasil e outras partes da 

América com o anseio de trocar a velha ordem econômica e política por uma que se adaptasse 

às aspirações culturais individuais e coletivas numa expectativa futura, da qual poderiam 

apenas intervir com sua experiência humana.  

Tal concepção sobre a personalidade que molda as condutas converge para a 

concepção das personalidades formuladas por Linton e Kardiner, que apontam para o modo 

como a personalidade básica reage sobre a cultura do grupo produzida por uma série de 

projeções que compensam as frustrações provocadas, de modo que causam a evolução da 

cultura. Nessa abordagem teórica, não se reduz a cultura ou o indivíduo a um determinado 

comportamento, mas a vários valores que podem coexistir. Cuche ainda descreve: “é preciso 

levar em conta a diversidade de status no interior de uma mesma sociedade. Nenhum 



96 

 

indivíduo pode sintetizar em si o conjunto de sua cultura de origem“ (CUCHE, 1999, p. 84). 

Isso significa que cada indivíduo toma para si o empréstimo da sua cultura, de modo a 

conformar o meio de acordo com sua ação e necessidade de intervenção, o que tornaria a 

assimilação dinâmica.  

Nesse novo meio, os imigrantes estabeleceram três processos diferentes: biológicos, 

acomodativos e a assimilação propriamente dita. No entanto, para o autor, o estudo dos 

processos biológicos que a transplantação provocava no organismo do imigrante não podia 

fazer parte de um trabalho sociológico, mas as diferenças de alimentação a que estavam 

acostumados e a nova dieta que o meio proporcionou trouxe alguns desequilíbrios que não 

poderiam ser generalizados por serem casos transitórios ou mesmo isolados.  

As dificuldades de aclimação com a alimentação, deficiência de recursos de higiene da 

época, desconhecimento de profilaxia, epidemias, falta de médicos, de medicamentos e a 

carência de gêneros de primeira necessidade compreendiam os recursos de adaptação ativa 

que se mostraram inferiores em comparação aos períodos posteriores dos imigrantes que 

vinham com maior instrução e melhor aparelhamento e encontraram condições materiais 

superiores à época das primeiras levas de colonização. Nesse caso, observa-se o 

direcionamento cultural que Willems deu ao processo de aclimação, distanciando seu 

pensamento sociológico de uma linha evolutiva que progride em função do tempo e das 

gerações. Para ele, quanto maiores os contatos e trocas de experiências, maior o horizonte 

cultural que tal indivíduo teria para sua adaptação.  Isso vem a constituir uma aptidão para a 

criação e inovação, na qual o indivíduo contribui para modificar sua cultura, mesmo que de 

maneira imperceptível para ele. Assim, Willems consegue empreender, em sua análise, de 

maneira bastante prudente, a nítida evolução da cultura no seu interior. 28 

Para o autor, os processos acomodativos se organizam nas condições materiais do 

novo meio e à mudança da cultura material do imigrante. Willems considera essa mudança a 

mais profunda que o imigrante poderia ter, pois se estende desde os hábitos alimentícios a que 

estavam acostumados à construção de habitações que nem o material, o estilo e divisão foram 

emprestados do antigo meio, sem mencionar, ainda, a enorme distância que separava o estilo 

de viver das comunidades rurais da Alemanha e o que encontraram no Brasil. Naquela, os 

contatos eram ininterruptos e as relações vicinais desempenhavam um papel importante. As 

relações sociais eram frequentes na vida da comunidade, ao passo que no Brasil se observou 

                                                 
28 Lembra-se que para o autor é imprescindível pensar essa dinamização das relações sob a ótica interacionista 

do meio rural e urbano diretamente proporcional aos contatos e trocas culturais diversificadas regem o 

movimento em grau lento ou rápido.   



97 
 

um controle social intermitente e uma reduzida intensidade da vida social.  Tal mudança 

decorreu em função do isolamento dos sítios em relação ao centro urbano conduzido por um 

acomodamento que, por sua vez, ocorreu em virtude de fatores sociais e que contrariaram os 

inúmeros hábitos costumeiros do imigrante.  

Os ajustamentos permeavam a acomodação do imigrante no terreno material e se 

interligavam aos processos biológicos de adaptação que, aliás, para o autor era uma questão 

de sobrevivência e processo intestino ao ser humano. Esta noção é bem fundamentada por ele 

a fim de dar entendimento de que não compactua com uma ideia de adaptação passiva e sim 

ativa. Quer dizer, uma adaptação é, para Willems, um processo que não deixa de ser 

assimilatório; logo, é ativo, porque é dinâmico, ou seja, resulta também de um 

aperfeiçoamento cultural, ao contraponto que uma adaptação meramente passiva estaria 

atrelada apenas ao campo biológico. Portanto, é um processo mais complexo que envolveria a 

ação cultural, de modo que não estaria reduzido na sua totalidade.  Para ele, mudanças 

biológicas tem a ver com necessidades de adaptação ligadas à sobrevivência, enquanto os 

aspectos e processos acomodativos com mudança material, econômica e cultural são inerentes 

às necessidades de ação nesse meio e na cultura do indivíduo.  

Ao prosseguir nessa noção sobre a acomodação e adaptação, o autor concebe ao 

indivíduo uma posição de dinamicidade no mundo, um ser dinâmico que intervém no mundo 

por meio de suas ações que, por conseguinte, transformam sua cultura e o meio, por isso a 

consideração de que “toda adaptação é essencialmente dinâmica” (WILLEMS, p. 70). Nesse 

sentido, Willems direciona declaradamente uma crítica ao intelectual brasileiro Oliveira 

Vianna que, em Raça e Assimilação (1934), escreveu que biologicamente os imigrantes 

europeus fixados nos trópicos seriam organismos em crise de adaptação, ainda que mais perto 

da “adaptação final” que seus ancestrais imigrantes (WILLEMS, p. 70). Willems não condiz 

com tal afirmação, pois na sua abordagem não concebe a adaptação relacionada 

exclusivamente a noções biológicas e raciais, muito menos que tal processo seguiria 

progredindo numa linha evolutiva linear ou ainda que ele utilize certas expressões linguísticas 

derivadas de teorias culturalistas da evolução conforme se sucederiam as gerações. Para ele, 

Vianna estaria condicionado a uma ideia passiva do processo adaptativo no sentido biológico-

racial.  

Tão logo, a adaptação revela-se dinâmica e proporcional aos contatos que os 

imigrantes conseguem estabelecer e evitar, dessa forma, uma depauperação material. Esses 

processos de acomodação e adaptação se ligariam bastante em função do ambiente físico, mas 

não quer dizer que haveria uma separação entre a adaptação e a assimilação, uma vez que 



98 

 

convergem para o terreno cultural. Willems ressalta que mesmo os núcleos que estavam 

isolados conseguiram manter uma relação de simbiose social-econômica na qual predominou 

o aspecto econômico, mas sem ausência de uma transmissão cultural e espiritual, como 

ocorreu com grande parte dos termos portugueses que foram introduzidos para sempre nos 

dialetos alemães (WILLEMS, p. 73-74).  Ou seja, embora tenha variações na língua, a 

linguagem não deixa de estar inserida num mundo no qual os signos representam uma 

linguagem universal. 

No Brasil, a assimilação e a segregação originária dos imigrantes ocorreram 

exclusivamente em virtude do fator espacial. Se não houve aproximação, essa razão devia ser 

analisada e Willems a fez cuidadosamente. Perante o estudo das condições da assimilação 

estaria o fator espacial que alocou muitos núcleos afastados de grandes centros e com restritos 

contatos sociais. Ou seja, o fator espacial é, para Willems, um propulsor condicionante que 

opera os comportamentos do indivíduo num movimento centrípeto. O indivíduo acabaria se 

identificando com seu local e seus valores sem maiores abstrações sociais e culturais, pois o 

mundo se afigura segundo seus hábitos que lhe eram base para a medida de valores 

universais. O isolamento sujeitaria esses elementos a manter uma vida própria e, ao mesmo 

tempo, os condicionava a uma situação marginal dupla. À sua condição de campônio com 

uma visão imediatista de seu meio associada com estreito horizonte cultural, agrega-se a 

carência dos contatos sociais.   

O bilinguismo que misturou diferentes dialetos nas famílias e a designação do termo 

“teuto-brasileiro” não deixam de ser confusos, pois abrangem a descendência étnica e a 

marginalidade cultural. O uso restrito da língua portuguesa revela um traço de marginalidade, 

de não-assimilado, daquele indivíduo, família ou grupo que não estabeleceu vínculos e trocas 

frequentes com a população nativa e que apresentou uma diferença pronunciada do seu 

horizonte cultural. Prendia-se ao local, à sua região e costume que foi interpretado, muitas 

vezes, como resistência ou um suposto “perigo” quando residem “imagens” do imigrante e 

mais acentuada quando este é inculto. Ou seja, não é a nação o horizonte ou o fundamento de 

sua identidade. 

As regiões onde se estabeleceram os núcleos coloniais apresentavam suas 

diversidades. Tal heterogeneidade dessas populações representou, antes de tudo, uma falta de 

unidade para compor uma nação. Para Willems, ainda que se falasse em hábitos comuns e 

pouco variáveis, sempre está explícita, em sua análise, a heterogeneidade/pluralidade desses 

grupos coloniais, pois os alemães provenientes de regiões diferentes, do norte ao sul na sua 

composição de núcleos coloniais no Brasil, eram portadores e fornecedores exclusivamente da 



99 
 

matéria-prima humana. Atesta-se isso na afirmação do autor: "só quem conhece as diferenças 

regionais entre camponeses europeus pode avaliar o alcance desses caldeamentos” 

(WILLEMS, 1940, p. 86). O isolamento que esses elementos viveram nos núcleos coloniais 

sulinos foi de ordem dupla, ou seja, houve privação de contatos e relações com a sociedade de 

origem e a ausência de relações com a sociedade adotiva. Para Willems ((1940), todos os prós 

e contras quanto à capacidade de assimilação do imigrante alemão são inteiramente falhos 

enquanto não for considerado o fator isolamento e, sobretudo, a penetração social e cultural 

lenta.  A pessoa só pode mudar em função do meio em que ela se encontra e a mentalidade do 

imigrante se mostra móvel nesse quesito. A mudança de um fator cultural implica a mudança 

direta ou indireta de outros como a mentalidade e esta não é estacionária “em si”, pois sofre 

influência do meio social e cultural que o indivíduo cria. Dessa maneira, o contato dos grupos 

de cultura diferentes leva à comparação e avaliação recíproca de seus valores sociais usando a 

sua cultura como padrão.  Todo grupo se alimenta de uma atitude axiológica de aprovação 

espontânea e geralmente inacessível à autocrítica com relação a seus valores sociais. A 

consequência dessas atitudes se traduz no etnocentrismo desses grupos a que Willems 

denomina tendência de insinuar os padrões da cultura própria como medida universal de 

valor.  

 

3.2. A TEORIA E APLICAÇÃO DO MÉTODO NA INTRÍNSECA RELAÇÃO ENTRE A 

ASSIMILAÇÃO, A CULTURA, A IMIGRAÇÃO E O "HOMEM MARGINAL" 

 

A obra de Willems (1940, p. 15), como se viu, passa pela compreensão da assimilação 

que “é, portanto, fusão cultural e, como tal, afiliação espiritual e afetiva”, da cultura – ainda 

que esta não seja explorada sistematicamente na obra, mas encontra-se intimamente 

relacionada à definição de assimilação –, do processo imigratório, da relação entre as duas ou 

mais culturas em contato e da transmissão do conteúdo cultural e seu papel dentro da 

sociedade. O sociólogo direcionou seus esforços intelectuais para entender o papel do meio – 

que consistia no antigo meio abandonado e o novo no sentido das zonas de contato e a relação 

urbana e rural – como espaço capaz de concentrar inúmeras manifestações culturais 

caracterizando a heterogeneidade das sociedades; portanto, profícua a análise desse processo 

tão complexo em países e zonas de deslocamento humano.  

A cultura, para Willems, se aproximava bastante da teoria de R. Park, que consistia na 

observação dos hábitos em indivíduos que se tornavam costumeiros e convencionais, sendo 

aceitos nas comunidades. A isso, Willems (1940, p. 40) interpretou ser de uma ordem 



100 

 

centrípeta nas comunidades rurais e centrífugas nas comunidades urbanas, devido ao 

cosmopolitismo das relações. Os contatos se tornaram uma categoria indispensável para 

entender o ambiente e o sentido das ações e volições dos indivíduos no grupo, bem como as 

reações sociopsíquicas. Considerou, também, a transmissão outro fator cogente à cultura, uma 

vez que os hábitos individuais se consolidam como cultura não quando são apenas aceitos, 

mas também quando passam a ser transmitidos pelas gerações. Quanto à transmissão, o autor 

entendia que a cultura não seria possível numa concepção de “transplantação”29, mas apenas 

“difundível”. Embora o autor não tenha utilizado necessariamente o termo difusão, foi 

possível interpretá-lo pelo fenômeno da assimilação que a transmissão implicaria na quebra 

do todo significante cultural. Uma vez que o que seria absorvido durante o processo, haveriam 

traços culturais que seriam selecionados, eliminados ou somados conforme o contexto 

relacional no qual se encontrava a sociedade. Assim, a difusão não poderia ser mera 

transmissão porque o traço transmitido seria necessariamente transformado e recriado. 

Willems concebeu, a partir de essas observações, informar o quanto a cultura e sua 

transmissão estavam diretamente ligadas à interação e os dados culturais trazidos pelos 

imigrantes. Pressupôs que, na cultura original, tais traços culturais estiveram sob um 

determinado contexto histórico de existência e, consequentemente, na sociedade que os acolhe 

outros traços se somaram ao processo dialético, revelando uma relação de interdependência 

entre eles que seria incompatível com uma ideia de transmissão “pura”. Assim, entende-se 

que o indivíduo não é concebido pelo autor como um mero depositário e herdeiro de uma 

cultura estática e cumulativa, porque aquele adquire sua cultura no meio, pelo convívio, trocas 

de experiência e pela necessidade de satisfazer reajustamentos na sua cultura, quer pela re-

criação30 e manutenção de instituições ou categorias que informam a sua particularidade por 

meio da linguagem e seus significados.  Tão logo, refuta nessa teoria qualquer possibilidade 

de transplantação de culturas e sociedades. Nas palavras de Willems, “a migração foi, ao 

mesmo tempo, dispersão. Não houve, como já foi dito, transplantação de comunidades 

                                                 
29 A ideia de transplantação cultural é refutada na obra inteira, pois o autor trabalha com uma concepção 

dinâmica da cultura. Este termo também é refutado no sentido dos processos biológicos, como atesta na seguinte 

passagem: “O estudo dos processos biológicos que a transplantação provoca no organismo do imigrante não 

pode fazer parte de um trabalho sociológico.” (WILLEMS, 1940, p. 62).   
30 Nesse processo, pode-se identificar os fenômenos com os quais o autor trabalhou de modo a serem 

concernentes nas relações com o novo meio e que foram abordados no segundo capítulo. Trata-se dos processos 

que precedem a assimilação: adaptação (no que se refere aos processos biológicos como mudanças alimentares, 

hábitos de higiene e sobrevivência), acomodação (mudanças impostas pelas condições materiais do novo meio) e 

a simbiose (estabelecida no campo socioeconômico como forma de coexistência  de populações de origem 

diversa) 



101 
 

inteiras. Quase todas as colônias fundadas por imigrantes germânicos se compõem de 

elementos étnicos diversos” (WILLEMS, 1940, p. 86).  

O autor também aborda a noção de mobilidade como meio de lidar com a ordem 

socioeconômica vigente. Explica que o fato do imigrante processar a ideia de emigrar gera 

expectativas quanto ao novo mundo em que irá se inserir e configura a mentalidade de sua 

forma organizacional de família, de trabalho e economia. Nesse sentido, o meio está na 

discussão da obra, no qual a cidade estaria inserida no centro de mudanças sociais que se 

efetivam mais rapidamente do que em zonas rurais. Tão logo, em uma sociedade marcada 

pela lenta mobilidade, seria normal haver maior consolidação de hábitos costumeiros31, 

conservando a estrutura funcional de costumes.  

Também pode-se inferir ao pensamento de Willems (1940) que este considera as 

sociedades com culturas singulares próprias de um grupo que compartilha crenças e valores 

comuns. Estes grupos particulares se inserem numa rede nacional enquanto aquela sociedade 

dominante que consistiria numa referência às ideias de territorialidade (nação) e de união 

remetente a trocas e comércio. Nessa perspectiva, os imigrantes e descendentes conseguiram 

manter uma relação simbiótica de comércio e trocas; contudo, as particularidades culturais se 

mantiveram reservadas (WILLEMS, 1940, p. 63). A sociedade nacional se apresentava 

complexa na composição e absorção de grupos étnicos estrangeiros e “estranhos” ao seu 

ethos, através da dominação/subordinação destes e da secularização de suas crenças e 

religiões que fazem parte dos axiomas da vida humana, impondo, assim, um domínio de uma 

ordem econômica que nem sempre se estendeu à vida social e cultural propriamente dita. 

Assim se expressou o autor (1940, p. 73): 

 

No caso brasileiro, porém, a segregação originária dos imigrantes ocorreu 

exclusivamente em virtude do fator espacial. Se o imigrante não se aproxima das 

famílias, escolas e igrejas do elemento nativo, a razão deve ser procurada, 

principalmente, no isolamento das populações adventícias e na inexistência de meios 

de comunicação. Nas relações simbióticas predominava o intercâmbio econômico.   

 

Dessa forma, Willems destacou, também, que a organização econômica seria de ordem 

interna ao grupo coletivo se ajustando ao macro território nacional; portanto o teuto-brasileiro 

conseguiu integrar-se a esse nível econômico, ainda que sob condições difíceis, muitas vezes, 

                                                 
31 O autor, em entrevistas com colonos, descreve que as respostas dadas pelos mesmos quanto a costumes e 

formas de organizar determinadas atividades iam no sentido de congelar costumes no tempo e responder “que 

sempre se fez assim”. O sentido de tais ações é compreensível ao autor, pois se situam numa esfera rural, na qual 

a ordem das atividades cotidianas obedece muito mais às transformações da natureza pela afinidade desse 

indivíduo para com o solo na sua ordem existencial.  



102 

 

em virtude do isolamento relativo em que viviam e pelas mentalidades32 divergentes quanto a 

orientação econômica da sociedade lusa e alemã, sobretudo aos imigrantes protestantes. Nada 

obstante afirmar que o predomínio do intercâmbio econômico não implicou determinismos na 

teoria culturalista de Willems, pois sua percepção relativista concedeu lugar à análise e 

observação de que “tais contatos não se efetuavam sem nenhuma transmissão cultural [...] 

Não faltam, também, exemplos de transmissão espiritual: grande parte dos termos portugueses 

[...] se introduziram para sempre, nos dialetos alemães falados pelos colonos” (1940, p. 73-

74). O sociólogo também toma a mentalidade capitalista como fator de progresso para o 

imigrante. Contudo, fez a ressalva de que as formas de organização funcional das culturas 

advindas da imigração podem gerar conflitos culturais decorrentes de trocas e de imposição 

de valores. Assim, não defende a estabilidade do grupo que a sofre, pois ele se re-ajusta na 

nova condição de acordo com suas exigências e o conflito faria parte mesma do processo 

social e cultural dos indivíduos e grupos no sentido de preceder a assimilação. Mais uma vez 

nota-se, nesse sentido, que o autor demonstrou interdependência cultural nas categorias 

institucionais e que a cultura varia sensivelmente ao meio em que o indivíduo se encontra.    

Destarte, numa imigração é rompida a estabilidade que o indivíduo mantinha em 

relação ao antigo meio. Decorre que, nesse processo migratório, a emancipação do indivíduo 

têm de ser re-criada. Assim, livre dos laços que o prendiam à estrutura das antigas tradições e 

costumes até ser reintegrado a nova ordem e meio, o indivíduo sofre os efeitos da assimilação 

e a secularização de relações anteriormente constituídas. O meio urbano teria, assim, papel 

essencial devido à sua concentração de movimentos migratórios e de relações de comércio, 

inter-raciais e interculturais, um efeito cosmopolita sobre o horizonte cultural do indivíduo. 

Nela, a cultura tornar-se-ia mais dinâmica, ao passo que nas zonas rurais a estabilidade das 

relações encontraria no meio físico a estabilidade da vida, em que, sem muitas experiências e 

trocas com outras etnias produziriam uma mentalidade estreita em relação ao outro grupo 

étnico que não compartilhasse seus valores.   

São esses aspectos que Willems (1940, p. 79) analisou no fenômeno da assimilação, 

uma vez que seu propósito era mais modesto e uma compreensão ampla do processo para com 

a população de origem germânica ultrapassaria a capacidade de trabalho para um só 

indivíduo, sendo necessário o estudo de cada núcleo de imigração. É no sentido da 

                                                 
32 Na compreensão do processo de assimilação, Willems insistiu no conceito de mentalidades no seu aspecto 

social, ou seja, compreendida assim ela constitui o conjunto de atitudes decorrentes de determinadas 

representações coletivas. Isso porque a sociedade explica a existência dos indivíduos e estes, por si só, não se 

afiguram com força o suficiente para mudar as representações, portanto, estas se ligam funcionalmente às 

mudanças ao/do meio ambiente.   



103 
 

emancipação do indivíduo que imigrou que o autor concebe a pessoa do homem marginal, o 

indivíduo emancipado de uma cultura e não totalmente integrado em outra. Oscila e suspende 

entre duas culturas, dois modos de vida diferentes que levariam o homem marginal a um 

estado de angústia moral gerado por um conflito com perturbações internas. Desse modo, o 

próprio termo teuto-brasileiro estaria para com uma definição confusa e marginal para o autor, 

pois abrangia “indistintamente a descendência étnica e a marginalidade cultural, fatos esses 

que, em inúmeros casos não coincidem” (WILLEMS, 1940, p. 78).  

Os problemas de assimilação convergem, portanto, para os aspectos sociais e culturais 

que, muitas vezes, não se orientam no mesmo caminho. O que se percebe, então, é que a 

cultura e os contatos merecem uma atenção cuidadosa ao se tratar dos problemas de 

assimilação, uma vez que, no Brasil, estes se revelaram muito mais em face aos aspectos 

raciais enquanto marcas físicas de uma etnia a que o autor apontou como o perigo que reside 

nas imagens desiderativas do imigrante, principalmente ao “inculto”, que seria o campônio 

(WILLEMS, 1940, p. 79). Aquele que residia nas zonas rurais e mantém sua organização 

social voltada para a cultura originária, a qual soma traços culturais da sociedade adotiva 

conforme convém para satisfazer as suas necessidades, permitindo, assim, uma assimilação 

lenta, Pois a cultura evoluía para este indivíduo conforme as necessidades do meio no seu 

ambiente; este seria o principal alvo dessas imagens e estereótipos difundidos na sociedade, a 

quem se caracterizou como um “perigo” e “inassimiláveis” ao novo meio.  

Tem-se, assim, que, sociologicamente, o hífen que liga esses sujeitos ou mesmo lhes 

denomina, apresentando o vínculo que relaciona tais sujeitos à cultura originária, ou melhor, a 

que Willems chama de conservação de certos traços culturais (1940, p. 78). Além da 

conservação desses traços e marcas raciais, seriam brasileiros como os demais. Logo, a 

designação teuto-brasileiro seria tão inexpressiva como o luso-brasileiro, por serem 

obviamente brasileiros nascidos no Brasil. Fora isso, formam uma unidade nacional, porém a 

cultura orienta os indivíduos a se agrupar e compartilhar dos mesmos significados, que são 

inteligíveis no interior do grupo ao qual pertencem. Portanto, a obra de Willems pode ser 

situada num modo de compreender, através do interacionismo simbólico, as diversidades que 

compõem a nação brasileira e como tais culturas particulares se organizaram nesse novo 

espaço que passaram a integrar, espaço este que, para alguns indivíduos, representou a 

continuidade de alguns dos muitos traços de uma cultura em que o imigrante não teve mais 

contato como tal. Uma vez abandonada ao antigo meio, apenas poderia ser reajustada no local 

em que se encontrava. Em se tratando de uma comunhão no campo afetivo e espiritual, a 



104 

 

nação estava neles através da cultura e na re-criação das instituições. Nesse ponto, as 

variações de uma cultura a outra puderam apresentar dificuldades de assimilação.  

Ainda sobre a vinculação cultural e racial, os estereótipos ou representações coletivas 

puderam exercer funções negativas ou positivas para a assimilação dos imigrantes. Se para o 

autor as ideias inerentes à religião, economia e família são capazes de informar um conjunto 

de significados, estes devem ser interpretados nesse processo e, ainda, somadas às 

dificuldades advindas ao problema da assimilação nos anos 1930, quando se almejava a 

criação de sentimento nacionalista no Brasil sob uma integração efetiva. Diante de tal 

perspectiva, realmente o assunto assimilação se tornava um problema racial para Willems. 

Não que compactuasse com teorias racialistas, mas reconheceu que a função dos estereótipos 

exerceu uma força desconcertante ao processo de assimilação dos estrangeiros que, somados 

aos obstáculos imediatos do isolamento e privação de contatos, contribuiu bastante para a 

conservação de alguns traços que os vinculavam ao antigo meio. Quando não muito, 

desencadeavam conflitos como manifestação de ressentimentos. Esse conjunto de aspectos e 

reações representou, para o autor, uma penetração social e cultural lenta num contexto político 

efervescente que manifestou na obra “na confusão atualmente reinante, tão ao agrado de 

certas pessoas que se referem vagamente às vantagens ou ao perigo que os 500.000 “alemães” 

do Rio Grande do Sul constituem para o Brasil, não nos parece supérfluo lembrar tais 

diferenças fundamentais” (WILLEMS, 1940, p. 78-79). Essas diferenças fundamentais 

representam, na sua sociologia, o parcial divórcio cultural do imigrante em relação ao velho 

meio. Notadamente, ao colono germânico que ao se instalar no Brasil e privar-se de uma série 

de contatos sociais do antigo e novo meio somados a decepções e frustações neste, não 

demorou a desencadear reações sociopsíquicas que, muitas vezes, o levou a conflitos mentais 

“comuns entre imigrantes, mormente os “incultos” e rústicos que mais apegados vivem aos 

costumes e às tradições da sua terra” (WILLEMS, 1940, p. 83).  

Mais do que definir, Emílio Willems compreendeu a hifenização do sujeito imigrante 

e descendente de alemães no contexto do nacionalismo em que o Brasil estava mergulhado. 

Entende-se que ele conseguiu interpretar, por meio da teoria interacionista, o que informavam 

aquelas relações estabelecidas numa rede de significados comuns a uma comunidade, na qual 

o teuto-brasileiro representou aquele ser que estava divorciado do antigo meio e costumes. O 

modo como os sujeitos reagiam diferentemente frente a contatos e culturas heterogêneas, as 

combinações diversas eram possíveis num mundo permeado de ações e sentidos humanos. 

Não havia uma regra para a assimilação, já que esta era sentida e se apresentava de formas 

diferentes pelos indivíduos e grupo devido a um conjunto social relativo ao contexto 



105 
 

imigratório e da assimilação. A cultura, na sua transmissão e dinâmica no tempo, informou, 

para o autor, diferenças quanto ao lugar espacial e geográfico no qual os indivíduos se 

encontravam. O meio apresentou as variáveis formas em que os grupos se organizam. 

O tema das relações raciais foi extremamente relevante dentro do trabalho de Willems, 

tendo como referência teórica o homem marginal de Robert Park, um dos principais 

expoentes da Escola de Chicago e da sociologia norte-americana. Para o autor, as relações 

raciais tendiam a ficar evidentes quando havia o entendimento do próprio ser humano como 

racialmente diferente. Em outras palavras, as relações raciais seriam aquelas não entre seres 

de raças diferentes, mas entre seres que se enxergavam como de raças diferentes. Para tanto, 

Willems se baseou na teoria da consciência “dupla” e dos estereótipos que se sedimentavam 

na psique dos indivíduos. Com os conflitos e os ressentimentos, a pessoa se sentia inferior à 

outra cultura. Em impulsos do subconsciente, o indivíduo reagiria emocionalmente a defender 

suas atitudes, atitudes estas que o autor considerou sintomas de marginalidade cultural. Logo, 

quanto mais as relações sociais explicitassem tais diferenças “raciais”, maior era a 

probabilidade de existir uma "relação racial" e, muito provavelmente, um problema racial. E 

como tal, contornava um problema no processo de assimilação.  

Para Willems, a imigração tinha como efeito óbvio o contato entre diferentes culturas 

e raças. Esse contato seria problemático a depender do nível de reconhecimento de diferenças 

entre os próprios indivíduos. Segundo ele, as relações raciais passariam por fases como 

aproximação, contato, acomodação, adaptação e (ocasional) assimilação. No caso de essas 

fases não ocorrerem gradualmente, devido a fatores que dificultassem a aproximação, como 

tal a assimilação seria mal sucedida. Na análise de tais entraves perante à assimilação, 

considerou importante a ordem do isolamento em que viviam muitos núcleos de imigração até 

aquele momento da política nacional. A ausência ou raras vias de comunicação “reforçava os 

efeitos isolantes da localização geográfica dos núcleos” (WILLEMS, 1940, p. 85). Esse ciclo 

de fases para a assimilação, embora pudesse ser obstaculizado com restrições ao processo, não 

poderia ser contido e seria irreversível uma vez consolidado o contato com um novo meio. É 

de ordem plausível lembrar que o fator isolamento, ainda que fosse relevante na análise do 

autor, não seja determinante, pois ele é uma variável que se apresenta na forma de transmitir e 

comunicar a cultura. Como já visto em capítulo anterior e re-afirmado acima, a cultura era 

concebida de natureza dinâmica na obra de Willems, de tal modo que ele permite a condição 

desta de se re-criar em novo meio, permitindo ao indivíduo criar seu ambiente. Tais 

permanências de traços que se mantinham costumeiros no tempo geralmente estavam 

presentes nas comunidades de colonos.   



106 

 

Para o autor, o homem do campo ultrapassava qualquer ideia de horizonte nacional, 

pois estava antes preso a terra, ou seja, a um lugar comum, aos costumes locais.  A sua 

consciência se limitava naquele mundo existencial, no qual as condições favoreciam a 

mudança da cultura no seu interior. A re-significação de novos hábitos no novo meio e que 

admite em sua teoria que a cultura sofre mudanças de ordem externa e interna pode ser 

atestada na seguinte passagem:  

 

O ressentimento que vai formando, desta maneira, no colono, deposita não raro, 

sedimentos até na estrutura psíquica dos filhos. Verdade é que os conflitos eram 

antes mentais do que sociais, pois o colono germânico poucos contatos tinha com o 

meio social. O isolamento dos núcleos rurais e também urbanos era quase completo. 

[...] A falta de contatos sociais com a população nativa deve ser considerada como 

uma das características mais acentuadas das colônias germânicas do Brasil 

meridional. Se as condições eram, sem dúvida, inteiramente desfavoráveis à 

assimilação, elas eram propícias, no entanto, à formação de uma sociedade nova e 

perfeitamente distinta do meio social “metropolitano” (WILLEMS, 1940, p. 85). 

 

A sociologia de Willems fornece uma teoria a fim de descrever o conjunto de pessoas 

que, por razões sociais, raciais, étnicas ou culturais, se encontravam à margem de um grupo 

social dominante. Sua cultura, embora com raízes do antigo meio, não é para eles como o era 

antes. A cultura e seu significado simbólico não foram transplantados como tal “em si” e, sim, 

“para si”. Por isso, tal mundo de representações estaria no centro de uma difusão de novos 

traços num novo meio que apresenta condicionantes para estrutura psíquica ou mentalidade 

desses indivíduos. Para ele, nesse sentido,  

 

Somente ao observador superficial as colônias teuto-brasileiras parecem aldeias 

transplantadas da longínqua Germânia para estas paragens sul-americanas. Não 

podemos deixar de apontar o erro crasso que vai nessas constatações peremptórias e 

grosseiras. Além dos fatores materiais, geográficos e demográficos, há outros de 

ordem sociopsíquica que contribuíram para a elaboração de algo que não pode ser 

confundido com uma sociedade europeia. A migração foi, ao mesmo tempo, 

dispersão (WILLEMS, 1940, p. 86).  

  

A dispersão se associa a teoria do autor pela interpretação das sociedades com culturas 

particulares, bem como tais heterogeneidades das populações imigrantes alocadas no interior 

do Brasil se somam precárias vias de comunicação; este foi, para ele, mais do que outros 

fatores, “o próprio isolamento, a forma de nucleação ou colonização que influiu sobre a 

mentalidade das populações ádvenas. Tanto o indivíduo ou a família como também os 

próprios núcleos sofriam os efeitos do isolamento que era geográfico e social a um tempo” 

(WILLEMS, 1940, p. 86). Lentamente, após décadas sentidas de um isolamento “duplo”, 

segundo Willems, por privação do contato tanto da sociedade de origem como com a 

sociedade adotiva, tais núcleos eram penetrados por contatos de diversas naturezas, como: a 



107 
 

vinda de intelectuais alemães radicados das revoluções do final do século XIX, os quais 

exerceram a função de aproximar as populações interioranas para a política nacional; a 

expansão econômica de alguns núcleos teuto-brasileiros ia rompendo aos poucos o inicial 

isolamento e conhecendo o contato com a língua nacional; entre outros, a ação educacional 

desenvolvida pelos governos, pelas ordens religiosas e pelas iniciativas particulares 

(WILLEMS, 1940, p. 89-92).  

A ressalva de Willems quanto a esse último aspecto foi no sentido que muito pouco se 

deveu a existência de políticas públicas na ação educacional na função de integrar esses 

imigrantes, uma vez que uma política pública de maior envergadura apenas teria se iniciado 

há poucos anos antes de sua pesquisa (WILLEMS, 1940, p. 92).  

Para Willems, em função dos contatos exerceu-se uma atuação na mentalidade dos 

imigrantes interessando, sobretudo, o seu aspecto social. A sua teoria vincula essas atitudes 

decorrentes de representações coletivas porque a vida em sociedade permitia tais 

representações a influir na mentalidade. Logo, as mudanças que o indivíduo sofria se ligavam 

funcionalmente ao meio ambiente; daí as descobertas fundamentais da sociologia e psicologia 

de aculturação: “é sempre a pessoa inteira que muda em função das mudanças do mundo 

circundante” (WILLEMS, 1940, p. 94).  

A mudança era uma categoria a que o autor considerou importante na alteração da 

mentalidade dos indivíduos; portanto, esta era móvel e poderia transformar a personalidade. 

Os contatos e as mudanças desempenhavam sua parcela nos conflitos culturais e mentais, pois 

das mudanças e choques culturais33 estava situada a noção de homem marginal, emprestada, 

em parte de Stonequist (1935), e também, como visto acima, de R. Park. O homem marginal é 

um indivíduo cuja existência e vínculos são tais que ele toca duas ou muitas sociedades 

interpenetráveis, mas nas quais certas incompatibilidades tornariam difícil sua própria 

adaptação à uma ou a outra destas sociedades. Ele não pertencia, na verdade, a nenhum destes 

grupos e nem se sentia à vontade. Esta impressão de exclusão e de isolamento não era 

ressentida igualmente, nem da mesma maneira, nem pelas mesmas razões, por cada indivíduo, 

e nem se reproduzia necessariamente de maneira idêntica numa dada situação. Para ele, era 

uma questão de assimilação cultural incompleta numa destas sociedades ou nas duas, 

enquanto que outros intelectuais do País legitimavam a nacionalização envergada pelo Estado, 

para os quais se tratava menos de incompatibilidade cultural do que inassimiláveis. E que, em 

outros casos ainda, Willems dizia que atribuíam um estranhamento à existência de barreiras 

                                                 
33 Na obra, o autor defende e sustenta a ideia de que houve um choque cultural brando no Brasil. Uma vez que 

este era basicamente rural, estas zonas amenizavam o estranhamento social e cultural.   



108 

 

externas denominados de “quistos étnicos”, aos quais a persistência de determinados 

lealismos e de certas atitudes inibidoras dessas populações representariam o perigo de não-

integração bastante propícia ao momento efervescente da vida política no cenário brasileiro. 

Ora, se a marginalidade não era sentida da mesma forma por todos os indivíduos, 

Willems dava abertura em sua teoria para as inúmeras possibilidades de comportamento. Para 

cada comportamento ou efeito, havia uma série de combinações possíveis para a reação de 

determinadas atitudes. Mais uma vez, o autor refuta qualquer possibilidade de enquadramento 

de um tipo social, nem nacional nem “teuto-brasileiro”, já que este era bastante heterogêneo 

nos núcleos de colonização da região sul.   

Dessa forma, evidencia-se que o fator determinante que criava a personalidade 

marginal era o grau de diferença cultural, racial ou social que produzia um sentimento 

excessivo de inferioridade e de comparação recíproca, sentida de forma diferente pelos 

indivíduos. Conforme as situações, os “marginais” poderiam resolver seus problemas de 

diferentes maneiras: pela assimilação ao grupo dominante ou por uma identificação mais ou 

menos completa ao grupo que se encontravam. No primeiro caso, o problema poderia ser 

resolvido ao fim de certo tempo. No segundo caso, a identificação do indivíduo marginal ao 

grupo dependente poderia conduzir a um papel intermediário ou ainda a uma decisão nítida de 

se fechar num estreito grupo particular.  

Não raro, estas duas últimas atitudes coexistiam e criavam um conflito numa oscilação 

possível entre o ressentimento e recalques diante de um ou outro grupo – tais sintomas eram 

sentidos tanto em relação ao grupo dominante que os acolhia, como a si mesmo. Para livrar-se 

desses sentimentos negativos, o caminho que seguiram foi, muitas vezes, o de se fechar em 

seu grupo de identificação como resposta a determinação dos juízos de valor coletivos que era 

um dos fatos fundamentais da vida social, bem como o caráter coercitivo dos juízos coletivos 

se patenteava no fato deles determinarem inclusive, a posição social daqueles que não os 

aceitavam (WILLEMS, 1940, p. 112).  Sobre o poder coercitivo, ele escreveu: “Se um 

indivíduo continua a ser classificado de “alemão” embora não seja alemão, nem se considere 

como tal, somente em virtude de certas marcas raciais ou de um nome “arrevezado”, o fato 

ilustra o poder coercitivo da opinião coletiva” (WILLEMS, 1940, p. 112-113).  

Na obra, ao que parece, Willems discute a questão da ambivalência das atitudes dessas 

populações. Daí a importância em abordar o perigo que ele considerou estar nas ideias que se 

formavam e eram emitidas sobre um grupo social cultural que não era situado no “equilíbrio 

de antagonismos” muito discutido e aceito no período. Willems trabalha no campo da 

sociologia a noção do homem marginal ao qual atribui o teuto-brasileiro. A questão a que 



109 
 

muitos partidários e membros executivos do Governo Vargas chamavam de “quistos étnicos” 

foi rebatida pelo autor na sua análise. Tratava-se de situar esse sintoma de marginalidade – 

que a princípio seria passageiro – desses indivíduos em relação ao restante do Brasil, já que as 

diferenças de colonização e tantas outras eram enfaticamente visíveis frente a campanha 

nacionalista que desejava criar um sentimento de nação.  

Parece que, para o autor, tal sentimento aguçou ainda mais as diferenças culturais. Se 

no século XIX o termo era usado apenas para designar alguns alemães e descendentes que 

viviam no Brasil, no início do século XX o mesmo apresentou um caráter partidário, que o 

próprio Gilberto Freyre (2010) criticou por se tratar de um símbolo de lutas e resistência 

política que afrontava a cidadania brasileira. Em torno de uma manutenção de uma identidade 

cultural alemã que agravava a situação marginal dessas populações, alguns políticos e a 

imprensa teuto-brasileira difundiam esse sentimento, sobretudo nas comunidades rurais e 

centros semiurbanos, mais sensíveis à questão da assimilação.  

No campo da representação das ideias e como coincidiam com a marginalidade 

cultural, o ressentimento e os estereótipos tiveram relevância na sua sociologia, pois tais 

representações ficaram nas ideias e nas imagens que eram incutidas dos imigrantes, ou mesmo 

de estrangeiros; no geral, pode ser observada pelo autor que, em determinados grupos sociais, 

a estigmatização fazia parte da mentalidade “lusa”. O autor abordou que o problema da 

assimilação existia e o campo próprio dessas observações se dava nos centros semiurbanos do 

Brasil meridional, porque naquele entre-lugar de vinculação à vida nacional se dava, antes de 

tudo, à vinculação com o local. O autor explica que a industrialização desses pequenos 

centros atraía profissionais e liberais de cidades vizinhas e basicamente uma migração de 

pessoas da roça à cidade, e apesar da “vida política tornar-se mais intensa e a necessidade de 

compreender a organização social e o funcionamento das instituições nacionais mais 

premente” (WILLEMS, 1940, p. 118), os contatos mais frequentes denotam as avaliações 

recíprocas dos padrões culturais que assim descreveu: 

 

O etnocentrismo com seus preceitos radicados no subconsciente das populações 

influi, poderosamente, sobre a natureza das relações sociais que se vão 

estabelecendo. A reação natural, instintiva do indivíduo que se encontra em frente de 

um estranho de aspectos e costumes diferentes, que fala uma língua 

incompreensível, é de desconfiança. O outro não é somente estranho mas, ao mesmo 

tempo, suspeito e, não raro, inimigo. Em nosso caso, acresce mais isto: o brasileiro 

de descendência portuguesa se considera naturalmente “em casa”. Para ele, é uma 

verificação dolorosa encontrar “intrusos” que desenvolveram, despercebidos, uma 

vida social própria. Ele não está inclinado a reconhecê-los como “patrícios”. Essa 

atitude é natural e corresponde inteiramente ao que pode acontecer em outras 

sociedades e outros tempos. Posteriormente, é incrivelmente difícil alterar essa 

atitude. Blumenau, por exemplo, conservará, por muito tempo ainda, sua fama de 

cidade “alemã”, e o blumenauense, cujos antepassados imigraram no Brasil há cem 



110 

 

anos, continua sendo “alemão”. O não-reconhecimento, que parece derivar dessa 

atitude diferencial, não costuma afetar o indivíduo realmente assimilado 

(WILLEMS, 1940, p. 119).  

 

Nesse sentido o autor faz uma citação referente a uma pessoa bem instruída e que 

integrava um cargo público, em que o caso acima era típico: 

 

L. M., descendente de alemães, funcionário federal que havia residido em diversos 

Estados e não revelava mais traços germânicos, costumava gabar-se de seu puro 

“sangue alemão”. Não mostrava rancor a outras etnias apreciando e criticando-lhes o 

que considerava qualidades e defeitos. A mesma atitude, isenta de qualquer 

ressentimento, encontrei em numerosos indivíduos de descendência germânica mas 

completamente assimilados. Não pode deixar de ser assim, pois o ressentimento 

nasce de um estado psíquico do indivíduo, determinado pela marginalidade. Não me 

parece demais frisar, com insistência, que as observações subsequentes não podem 

ser generalizadas indistintamente. Não é a população de descendência germânica 

em sua totalidade, mas apenas certo número de indivíduos e grupos só parcialmente 

ajustados ao meio social, e tipicamente aqueles em que a marginalidade social e 

cultural atingiu a fase aguda.  Onde a marginalidade aparece como situação 

coletiva, isto é, em certos núcleos de colonização teuta, as atitudes individuais são 

orientadas por um determinado estado da consciência coletiva. Esses grupos 

marginais desaprovados pela opinião pública que os critica, esporadicamente, 

sobretudo na imprensa e nas campanhas eleitorais, mantêm um atitude de oposição 

velada. O sentimento de inferioridade provém, de um lado, da impossibilidade de 

eles compreenderem certas atitudes típicas da sociedade brasileira, de outro lado, das 

críticas feitas por essa mesma sociedade. Mas, na sua própria situação social-

econômica, os núcleos teuto-brasileiros encontram, quase sempre, uma 

compensação. Daí um ardente “patriotismo local”, uma superestimação muito 

acentuada do “progresso” realizado, uma espécie de bairrismo cultural com 

tendências manifestas de desprezar tudo quanto não conseguiu elevar-se ao mesmo 

nível. O ressentimento contra o “luso” aparece nas formas mais diversas” (1940, p. 

119-121). 

 

As aspas referentes ao termo luso no trecho acima apresentam no livro uma nota de 

rodapé, a qual o autor acrescenta que, nos estados sulinos, a população costumava a dividir-se 

a si mesma pela origem em lusos, teuto, ítalos etc. e que tal classificação não era 

compreendida por ele, o autor, a causar estranheza no resto do Brasil. Era evidente, assim, o 

sinal da distância que em zonas marginais separava os “teutos” e “”lusos” e que carregadas de 

atitudes de um misto de desânimo, desconfianças, oposição e justificação em relação às 

exigências da assimilação (WILLEMS, 1940, p. 121). 

Entende-se que fica claro, em sua teoria, que a marginalidade e consequentes atitudes 

de ambivalência34 e ressentimentos não eram sentidas igualmente por todos indivíduos e nem 

exatamente em todos os centros de imigração e contato; portanto, o problema da assimilação 

existia, mas não atingia a todos da mesma forma, sendo que as ideias que se formavam a 

                                                 
34 Esse termo foi emprestado de Kimball Young (1934), que destacou a ambivalência de ser simultânea a atração 

e a repulsão de um objeto, pessoa ou ação. Os hábitos seriam orientados por esses mesmos fatores e a 

ambivalência consiste num ódio e amor, de aceitação e desaprovação por outros, de ideias tidas como 

“verdadeiras” ou “falsas”.  



111 
 

respeito do “outro”, entendido como o imigrante ou o estrangeiro em terras brasileiras, 

desempenhavam um papel fundamental na dificuldade de aproximação de tipos “estranhos” 

que eles mesmos criavam mediante representações coletivas. A fase passageira da 

transitoriedade marginal dessas comunidades não se deu de forma igual. 35 

                                                 
35 As ideias sobre as representações coletivas e /ou estereótipos, e os  representantes desta é buscada por Willems 

para entender o processo de ambivalência das atitudes tanto dos imigrantes e descentes como da população 

nativa, os “lusos” que na literatura consegue identificar que há resquícios de um comportamento xenófobo por 

trás da “hospitalidade do brasileiro”.  Considerou que a xenofobia diminuía “para cima” e “para baixo”. Na 

classe mais culta considerada elite intelectual, a xenofobia era fraca, mesma constatação teve das classes rurais 

mais baixas no sul do Brasil. Assim, a xenofobia para Willems era um fenômeno visível da média e pequena 

burguesia das cidades. E a ideia que se tinha da imigração oscilavam entre dois pólos: ou se elogiava ou se 

condenava a imigração de determinadas etnias. Nessas atitudes de aceitação e repulsa aos padrões culturais 

brasileiros e germânicos apareciam em um grande número de exteriorizações que se costumavam objetivar e 

sedimentar na imprensa e em publicações (1940, p. 135-139).  



112 

 

 



CONCLUSÃO 

 

Quando se tomas contato com as fontes e a temática delimitada, sem dúvida, os textos 

permitem uma interpretação e exploração na qual, muitas vezes, a imaginação ultrapassa a 

prática da escrita. Daí é necessário delimitar esses pensamentos no espaço concedido ao 

desenvolvimento da prática. Nas fontes, o historiador se depara com um mundo a ser 

desvendado, mundo esse que também já fez parte de um tempo histórico de uma dada 

sociedade sob a luz da interpretação de um intelectual que tomou a palavra e rumou em 

sentido da busca de um conhecimento próprio para aquela. Assim se tecem as experiências 

humanas que norteiam o trabalho intelectual, sendo este indissociável do meio ao qual foi 

produzido.  

Nesse sentido, nos contextos abarcados nos capítulos acima apresentados, pode-se 

inferir os subsídios metodológicos oferecidos por LaCapra (2012) como importantes 

ferramentas na compreensão do pensamento de Emílio Willems na obra Assimilação e 

Populações Marginais no Brasil (1940). Assim, sob a perspectiva dos contextos das teorias 

culturalistas que conseguiu-se relacionar com sua obra, não se observou um “atraso” no 

aprofundamento cultural da teoria sociológica e antropológica na sua leitura da assimilação 

dos imigrantes alemães no Brasil. O triunfo da teoria cultural nos anos 1930-40 estava para 

com os debates culturalistas que se apresentavam tanto na antropologia americana como na 

europeia. Emílio Willems, em sua “aventura” intelectual no Brasil, pensou a condição do 

assujeitamento desses imigrantes num novo meio, sem, com isso, traçar um objetivo político e 

ideológico para o país, tampouco traçar um perfil de identidade. Seu objetivo consistiu em 

pensar uma determinada situação num contexto amplo da assimilação que fez uso. Suas ideias 

transitaram naquilo que definiu com bastante teor teórico-metodológico que, por sua vez, não 

exprimiu rigidez aos conceitos, mas expressou a cautela mesma para com os conceitos 

utilizados no período na compreensão dos indivíduos pelas suas ações e sentidos. Como estes 

se relacionavam num conjunto de representação de grupos através das relações sociais e 

culturais, refutando resquícios raciais em suas teorias, conferiu a sensibilidade com que tratou 

do tema sob o viés do interacionismo dessas relações.  

Esse tato sensível para com os comportamentos e ajustes de personalidade, típicas do 

imigrante, o revela aqui em seu pensamento sobre uma sociedade que foi por ele abordada em 

sua singularidade. Conseguiu compreender como se formavam e moviam as particularidades 

de uma dada sociedade. Elas foram compreendidas dentro do seu contexto histórico e eram 

pela transmissão da cultura pelos indivíduos, ou seja, como estes a internalizavam, assim 



114 

 

como há uma infinidade de diferenças sociais e culturais na sociedade – além de políticos, 

econômicos etc., - estas estavam imersas no sistema causal tão próximas da multiplicidade de 

comportamentos como estavam para as diferenças e divergências de grupos culturais. A 

cultura e sua transmissão por meio das categorias sociológicas – instituições do tipo: família, 

economia, trabalho, religião, educação entre outras – permitiram mais que explicar, mas 

interpretar as diferenças que se formavam nos grupos e na cultura, sobretudo, quando estavam 

suscetíveis a mudanças. Esta veio a ser um fator preponderante para pensar sua teoria da 

assimilação, pois assim como os indivíduos a sofrem, a cultura também, pois é parte dessa 

interação. O ser humano, na teoria de Willems, era apto para a criação e inovação do meio, 

fazendo deste, por meio da cultura, o seu ambiente. O seu lugar de pertencimento ao e no 

mundo refutou a estabilidade da cultura por meio da mudança e estímulos culturais bem como 

os contatos. 

Willems abordou o imigrante alemão no tema assimilação, explorando as 

particularidades dos grupos culturais e concebendo a identidade humana enquanto filosofia 

humanista, não como um engajamento político e nacional que visava uma homogeneidade. 

No período abordado, o Estado se revestia de um nacionalismo e continha a ideologia de 

fundar uma nação e nela “fixar” ou “afirmar” uma identidade nacional numa comunhão de 

valores universais. Nesse sentido, os argumentos das principais teorias assimilacionistas nos 

anos 1930-40 apresentavam maior aceitação por estarem ligados a um “tipo” nacional. Nelas, 

muitas vezes, os estrangeiros eram vistos ou bem quistos desde que se integrassem a esses 

preceitos ideológicos nacionais. Afirma, com isso, que o estrangeiro e sua cultura ou aqueles a 

quem Willems chamou de ádvenas era considerado “integrado” ao meio nacional brasileiro se 

“renunciasse” às velhas tradições e costumes, ignorando uma série de condicionantes ao 

processo verdadeiramente assimilatório. As atitudes que se mostravam divergentes, quer seja 

pelos valores transmitidos e sociabilizados nas instituições dos indivíduos, eram vistos como 

“problema” de ajustamento ou de indivíduos “inassimiláveis”, sem levar em consideração 

nessas formas de sociação o importante desempenho da cultura.  

Pode-se concluir que, para Willems, a interação, é também, sociabilização. E esta 

conferia uma identidade ao indivíduo e grupo, pois suas ações e comportamentos eram 

orientadas nessa sociação, a qual teve estímulos. Assim, proferiu seu conceito de assimilação 

e marginalização. A variável nessa condição da socialização e consequente assimilação, eram 

os contatos que podiam condicionar o indivíduo à sociedade ou este podia revisar seus 

modelos com capacidade de tirar proveito de novas situações, uma vez que o sujeito é uma 

construção histórica e, assim, está suscetível às mudanças. Assim, os seres humanos vivem 



115 
 

em sociedade devido à cultura. Além disso, pode-se dizer que toda sociedade humana possui 

cultura. Dessa forma, a função da cultura consiste em, entre outras coisas, permitir a 

adaptação do indivíduo ao meio social e natural em que vive. Por meio da herança cultural, os 

indivíduos podem se comunicar uns com os outros, não apenas por meio da linguagem, mas 

também por formas de comportamento. Isso significa que as pessoas compreendem os modos 

de agir das outras porque conhecem as normas culturais de comportamento de seu grupo. 

Tão logo as representações estigmatizadas ou estereótipos se apresentavam 

negativamente à assimilação, devido à série de variáveis que se apresentavam ao meio, a 

assimilação pode ser mal concebida e se fundou o “homem marginal”. Portanto, re-conhecer 

uma determinada sociedade ou grupo na sua exterioridade, isto é, negligenciar o 

funcionamento interno das inter-relações foi, para Willems, o indício de uma estigmatização. 

Ou seja, significou atribuir barreiras no sentido de uma fronteira que, antes de integrar e 

assimilar, indicou exclusão. Assim, a fronteira na obra do autor não se configurou apenas por 

espaços diferentes – meios – que separavam regiões ou mesmo dois países – Alemanha e 

Brasil, mas caracterizou-se como um espaço socialmente construído no qual interagiam os 

indivíduos que, por sua vez, transmitiram ideias e cultura no tempo e espaço.   

Foi desse modo que Willems lançou, na sua teoria da assimilação, o homem marginal, 

que, por motivos de sofrer uma assimilação lenta, mas nunca estática no tempo e espaço, seria 

uma crise passageira. O que entende-se é que essa crise pode se perdurar em um determinado 

tempo com a lenta assimilação e falta de estímulos e contatos com as demais populações num 

mundo rural. Assim, o imigrante alemão conservou muito da sua cultura localista. Antes de se 

prender a uma identidade nacional e assim se sentir e afirmar, o homem do campo, que foi 

maioria na imigração, se prendeu aos seus costumes antes locais e regionais que 

ultrapassavam as dimensões de tempo e nacionalidade. Este se liga ao indivíduo na sua 

configuração natural, enquanto espaço existencial.  

Com isso, afirma-se que o teuto-brasileiro era, para Willems, um sujeito que não 

apresentava ameaças para uma suposta identidade nacional ou mesmo sentia necessidade de 

afirmá-la, porque sua preocupação identitária era, sobretudo, humana.   

 

 

 

 





REFERÊNCIAS  

 

Obra do autor – fonte: 

 

WILLEMS, Emílio. Assimilação e populações marginais no Brasil: um estudo sociológico 

sobre os imigrantes de alemães no sul do Brasil. São Paulo. Companhia Editora nacional, 

1940. 

 

Bibliografia Geral: 

 

ALBUQUERQUE JUNIOR, Durval Muniz de. A invenção do Nordeste e outras artes. 

Recife: FJN; Ed. Massangana; São Paulo: Cortez, 1999.  

 

AXT, Günter; SHULER, Fernando Luiz. Intérpretes do Brasil: cultura e identidade. Porto 

Alegre: Artes e Ofícios, 2004; 

 

BASTOS, Elide Rugai. Introdução ao Brasil: um banquete no trópico. Lourenço Dantas 

Mota (org.). 4 ed. São Paulo: Editora Senac, 2004. 

 

BAUMER, Franklin L. O pensamento europeu moderno: séculos XVII e XVIII. Lisboa: ED. 

70, 1977.  

 

BERKSON, Isaac B. Theories of americanization. New York, 1920. 

 

BÔAS, Gláucia Villas. De Berlim a Brusque, de São Paulo a Nashville - a sociologia de 

Emílio Willems entre fronteiras. Tempo Social, Rev. Sociol. USP, S. Paulo, v. 12, n. 2, p. 

171-188, nov. 2000.  

 

CALMON, Pedro. Espírito da sociedade colonial. São Paulo, 1935. 

 

_____. Espírito da sociedade imperial. São Paulo, 1937.  

 

CARNEIRO, Fernando J. Imigração e colonização no Brasil. Faculdade Nacional de 

Filosofia, Cadeira de geografia do Brasil. Rio de Janeiro. Publ. Avulsa n. 2, 1950. 

 

CARVALHO, Augusto de. O Brasil. Porto, 1875.  

 

CERTEAU, Michel de. A escrita da história. 2. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2007 

 

COMTE, Auguste. Opúsculos de filosofia social: 1819-1828. Tradução: Ivan Lins e João 

Francisco de Souza; introdução, Sofia Beatriz Lins Peixoto. Porto Alegre: Globo; São Paulo: 

Ed. Universidade de São Paulo, 1972.  

 

CHACON, Vamireh. História das ideias sociológicas no Brasil. São Paulo, Editora 

Universidade de São Paulo; Editorial Grijalbo Ltda, 1977.  

 

CUCHE, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. Bauru: EDUSC, 1999. 

 

FAIRCHILD, Henry P. Imigration. New York, 1936 



118 

 

 

FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala: formação da família brasileira sob o regime da 

economia patriarcal. 48. ed. São Paulo: Global, 2003. 

 

_____. Uma cultura ameaçada: a luso-brasileira. São Paulo: É Realizações Editora. 2010. 

 

GORDAN, Milton M. Assimilation in American Life. New York: Oxford University Press, 

1964 

 

GOMES, Ângela de Castro. Essa Gente do Rio... Os intelectuais cariocas e o modernismo. 

Estudos Históricos, Rio de Janeiro. v. 6, n. 11, 1993, p. 62-77. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2011. 

 

HERPIN, N. Les sociologues américains et le siécle. Paris : PUF. 1973. 

 

KOSELLECK, Reinhart. Futuro passado: contribuição à semântica dos tempos históricos. 

Rio de Janeiro: Contraponto; Ed. PUC-Rio, 2006. 

 

JULLIARD, Jacques. Citado por Jean-François Sirinelli em ''Les intellectuels", in: 

RÉMOND, René. Pour une histoire politique. Paris: Ed. du Seuil, 1988. 

 

LACAPRA, Dominick. Rethinking intellectual history: texts, contexts, language. Ithaca: 

Cornell UP, 1983. 

 

_____. História intelectual. In: PALTI, José Elías. Giro linguístico e história intelectual. 

Bernal: República Argentina: Universidade Nacional de Quilmes Editorial, 2012. p. 237-294. 

 

LÖWY, Michael. Ideologias e ciência social: elementos para uma análise marxista. 13. ed. 

São Paulo: Cortez, 1999.  

 

MACDOUGALL, William. The group mind. Cambridge, 1927. 

 

MARTINS, Wilson. História da inteligência brasileira: 1933-1960. São Paulo: Cultrix; Ed. 

Da Universidade de São Paulo, 1977-78. v. VII. 

 

MENDOZA, Edgar S.G. Donald Pierson e a escola sociológica de Chicago no Brasil: os 

estudos urbanos na cidade de São Paulo (1935-1950). Sociologias, n.14, p.440-470, dez. 

2005.  

 

MORAES FILHOS, Evaristo de (org.). George Simmel: sociologia. São Paulo: Ática, 1983. 

 

MOTA, Carlos Guilherme. Ideologia da cultura brasileira: 1933-1974. 5. ed. Dão Paulo, 

Ática, 1985. 

 

NEVES, Lucia Maria Bastos Pereira das [et al.]. Estudos de historiografia brasileira. Rio de 

Janeiro: Editora FGV, 2011. 

 

ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade nacional. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 2012. 



119 
 

 

PARK, Robert E. Old world traits transplanted: the early sociology of culture. New York, 

Harper Brothers, 1921. 

 

PARK, Robert E. Migração humana e o “homem marginal”. In: STONEQUIST, Everet, V. O 

homem marginal: estudo de personalidade e conflito cultural. São Paulo, Martins Fontes, 

1948. 

 

POCOCK, John. Linguagens do ideário político. São Paulo: Ed. da USP, 2003. 

 

RAMOS, Jair Sousa.  Dos males que vêm como sangue: as representações raciais e a 

categoria do imigrante indesejável nas concepções sobre imigração da década de 20. In; 

MAIO, M. C.; SANTOS, R.V. (Orgs.). Raça, ciência e sociedade. Rio de Janeiro: Ed. 

Fiocruz, 1996. 

 

REIS, José Carlos. As identidades do Brasil I: De Varnhagen a FHC. 9 ed. ampl. Rio de 

Janeiro: Editora FGV, 2007 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: A formação e o sentido de Brasil. 2. ed. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

 

SEYFERTH, Giralda. A identidade teuto-brasileira numa perspectiva histórica. In: MAUCH, 

Cláudia. Os alemães no sul do Brasil. Canoas: Ed. ULBRA, 1994. 

 

______. Etnicidade e cultura: a constituição da identidade teuto-brasileira. In: ZARUR, G. de 

C. Leite (Org.). Etnia e nação na América Latina. Washington DC, 1997.p.17-36. v. II. 

Disponível em:  

<http://www.iacd.oas.org/Interamer/Interamerhtml/Zarur45html/Zar45_Seyf.htm>. Acesso 

em 15 mai.2016. 

 

SIMMEL, Georg. Cultura filosófica. Leipzig, 1919. 

 

_____. CulturafFemenina y outros ensaios. Madrid, 1934. 

 

SKIDMORE, Thomas. Preto no branco: raça e nacionalidade no pensamento brasileiro. Rio 

de Janeiro: Paz e Terra, 1976. 

 

SOMBART, Werner. Der modern kapitalismus. 6. ed. München, 1924. 

 

STONEQUIST, Everret V. The marginal man. New York, 1935 

 

TAFT, Donald. Human migration. New York, 1936. 

 

VELLOSO, Mônica Pimenta. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 6, n. 11, p. 89-112, 1993. 

 

VIANA, Oliveira. Raça e assimilação. São Paulo. 1934. 

 

VOIGT, André Fabiano. Emílio Willems e a invenção do teuto-brasileiro, entre a aculturação 

e a assimilação (1940-1946). História: Questões & Debates, Curitiba, n. 46, p. 189-201, 

2007. Editora UFPR.  

http://www.iacd.oas.org/Interamer/Interamerhtml/Zarur45html/Zar45_Seyf.htm


120 

 

 

YOUNG, Kimball. An introductory sociology. New York, 1934. 

 

ZNANIECKI, Florian. The method of sociology. New York, 1934. 

 


