
1 
 

UMA ANÁLISE SOBRE A PRÁTICA DO ENSINO DE FILOSOFIA E SUA 

RELAÇÃO COM A CRIAÇÃO DE CONCEITOS 

 
Andrei Pedro Vanin  

UFFS - andrei_vanin@yahoo.com.br 
 

Henrique de Lima Santos 
UFFS - ikesantos13@yahoo.com.br  

 

Resumo 

O presente trabalho pretende apontar possíveis modos pelos quais a filosofia pode ser ensinada e desenvolvida 
no ensino médio. Para tanto, primeiramente far-se-á uma breve retomada histórica da presença da filosofia no 
ensino médio procurando ressaltar o que é a filosofia. Após verificar-se-á a relação da filosofia com a sua 
história, pretendendo apontar como os problemas e as atitudes filosóficas podem ser trabalhadas no ensino 
médio, seja na cidade ou no campo. Finalmente, apresenta-se uma proposta de como a filosofia pode ser 
trabalhada no ensino médio, a saber: a partir da criação de conceitos e problematização dos contextos em que o 
aluno esta inserido.  

Palavras-Chave: Ensino de Filosofia. História da filosofia. Problemas filosóficos. Criação de conceitos.  

 
 
1 Introdução 

 

 É inevitável ao se falar da disciplina de filosofia para o ensino médio não indagar 

acerca de perguntas de difíceis respostas: “o que é a filosofia?”, “Para que serve a filosofia?”, 

“Porque ela deve estar presente no Ensino Médio brasileiro?”, entre outras. Essas questões são 

pertinentes quando se tenta analisar a relação da filosofia com o ensino médio. A temática tem 

sido alvo de intensos, necessários e polêmicos debates.  

 Concernente ao exposto, este trabalho pretende apresentar perspectivas possíveis 

métodos para o ensino de filosofia no Ensino Médio, seja na cidade ou no campo. Para tanto, 

no primeiro momento far-se-á uma breve retomada histórica da presença da filosofia no 

ensino médio procurando ressaltar o que é a filosofia. Após verificar-se-á a relação da 

filosofia com a sua história, pretendendo apontar como os problemas e as atitudes filosóficas 

podem ser trabalhadas no ensino médio. Finalmente, apresenta-se um possível método de se 

trabalhar filosofia no ensino médio, qual seja: a partir da criação de conceitos e 

problematização dos contextos em que o aluno esta inserido. 

 

 

 



2 
 

2 A presença da Filosofia nos Currículos Escolares 

 

A filosofia no Ensino Médio brasileiro nunca teve um lugar “consagrado”. Entre idas e 

vindas, inclusão e exclusão nos currículos, ora ganhava espaço, ora não. Apenas em 2008, 

com a Lei nº 11.684 de 02 de junho de 2008, a filosofia (e a sociologia) torna-se (tornam-se) 

disciplinas obrigatórias, alterando o artigo 36 da LDB, 9394/961. A filosofia estava 

mencionada como disciplina na LDB de 1996; porém, era facultativa sua presença nos 

currículos. Esta era ainda justificada e ainda é por dever contribuir “para o exercício da 

cidadania.”2 Contudo, como ressalta Pereira (2011, p. 51), “[...] a formação para a cidadania é 

um compromisso educacional e não apenas filosófico”.  

Ora, se afirmarmos que a filosofia não é a única responsável pela formação do 

exercício da cidadania, poder-se-ia perguntar para que filosofia no Ensino Médio. Buscar uma 

identidade para a filosofia, buscar o lugar, métodos de ensino, o que trabalhar, qual tema 

abordar e até mesmo definir o que é filosofia, são desafios e problemas filosóficos, podemos 

assim dizer. 

Tendo em vista o sentido histórico da disciplina, denominada pela palavra 

philosophía, tradicionalmente transliterada por amigo da sabedoria, pode-se perguntar o que 

vem a ser filosofia. A filosofia tem seu principio, para os gregos, (arkhé) na perplexidade. Já 

afirmava Platão no Teeteto quando se refere a Teodoro, “[...] esse sentimento de perplexidade 

revela que és um filósofo, já que para a filosofia só existe um começo: a perplexidade”. 

(PLATÃO, 156 d).  

Heidegger, em uma de suas conferências intitulada “Que é isto – a filosofia?” frisa que 

“[...] o espanto carrega a filosofia e impera em seu interior” (HEIDEGGER, 1979, p. 21). 

Com efeito, ele constata que seria insatisfatório apenas notar que “o espanto é a causa da 

filosofia”, deve-se entender o espanto como arkhé, como páthos, ou seja, como a dis-posição, 

deixar-se con-vocar por.3 

                                                             
1  Um excelente estudo da presença e ausência da filosofia nos currículos escolares brasileiros é 
encontrado em: ALVES, D. J., A filosofia no ensino médio: ambigüidades e contradições na LDB. Campinas, 
SP: Autores Associados, 2002, p. 7-54. Cf: HORN, G. B., A presença da filosofia no currículo do Ensino Médio 
brasileiro: uma perspectiva histórica. In: Filosofia no Ensino Médio, Org GALLO, S; KOHAN, W. O., 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2000, p. 17-33. 
2  Cf: BRASIL. Ministério da Educação.  Conselho Nacional de Educação.  Parecer 38: inclusão 
obrigatória das disciplinas de Filosofia e Sociologia no currículo do Ensino Médio. Brasília, DF, 2006a. 
3  Cf: HEIDEGGER, Conferências e escritos filosóficos, trad. Ernildo Stein. São Paulo, Abril Cultural, 
1979. Os pensadores. Deve-se notar também que Heidegger está interessado aqui em mostrar o sentido da 
filosofia para sua filosofia. Ou seja, a busca pelo sentido do ser do ente, contudo, essa dis-posição não deve estar 
presente no espírito do educador e do aluno? Ou ainda, não deve ser ela o que move o espírito filosófico em sala 
de aula? É cabível ainda a nota de Ernildo Stein, para o esclarecimento desta palavra, “Pela disposição (que nada 
tem a ver com tonalidades psicológicas), o ser-no-mundo é radicalmente aberto. Esta abertura antecede o 



3 
 

Com efeito, o que se quer é que a perplexidade grega sobre os temas, de querer 

conhecer, se perguntar pelo o que é isto (ti estin), seja retomada nas aulas, buscar a dis-

posição, a perplexidade por temas que rondam os estudantes e professores devem ser levados 

a sério na hora do ensino de filosofia. Não devemos tomar esta disciplina como algo obscuro e 

de difícil compreensão. Antes, o que se tem a fazer, é instaurar a dúvida, a pergunta, a 

curiosidade no aluno. 

Deve-se ter em mente a inquietação e o apontamento do pensamento de Hannah 

Arendt, já que ela 

[...] resgata a importância da Filosofia, no mundo dos homens modernos, que se 
vêem às voltas com inúmeros processos de alienação, principalmente de alienação 
do próprio mundo.  A alienação do mundo, neste contexto, é parte do processo de 
desconstrução da conversação.  Da dissolução do espaço da palavra e até mesmo da 
ação. Há um processo de mecanização e fabricação que absorve a capacidade de agir 
e pensar, aprisionando o homem num mundo de meras necessidades (PEREIRA, 
2011, p. 60). 
 

Consoante ao exposto percebe-se a preocupação da autora com o fato de que algumas 

pessoas não exercitam o pensar, e como resultado acabam ficando alienadas.  Num mundo 

onde as tecnologias e as informações mudam a cada instante, não se exercita mais o exercício 

da razão, do pensar, do ir às coisas mesmas, de se perguntar pela essência, do que é isto ou 

aquilo. Talvez a filosofia, juntamente com outras disciplinas, tenha a primazia de recolocar 

estas perguntas e deva ser a norteadora do pensar, do refletir e assim consiga desenvolver o 

“ato reflexivo” ou a criação de conceitos.  

Não obstante, cabe a pergunta: a filosofia é a única responsável por desenvolver 

habilidades cognitivas, reflexivas e “capacitar os cidadãos para o exercício da cidadania”? Se 

tomarmos o pensamento de Hannah Arendt ela irá corroborar que “o domínio da educação 

deve ser radicalmente separado dos outros domínios, em especial da vida política pública”. 

Prosseguindo na linha de pensamento da autora, ressalta-se que, para ela a função da escola 

“[...] é ensinar às crianças o que o mundo é e não iniciá-las na arte de viver.” (ARENDT, 

1957, p. 51) 

Através desta citação, percebe-se que especialmente no Brasil a educação não é 

separada da vida política. E para isso, basta ver que a cada mudança de governo, mudam-se os 

planos e currículos escolares. Contudo, uma análise detalhada desta discussão extrapola os 

                                                                                                                                                                                              

conhecer e o querer é condição de possibilidade de qualquer orientar-se para o próprio da intencionalidade (veja-
se Ser e Tempo, parágrafo 29). Jogando com a riqueza semântica das derivações de Stimmung: bestimmt, 

gestimmt, abstimmen, Gestimmtheit, Bestimmtheit, Heidegger procura tornar claro como essa disposição é uma 
abertura que determina a correspondência ao ser, na medida em que é instaurada pela voz (Stimme) do ser. O 
filósofo toca aqui nas raízes do comportamento filosófico, da atitude originante do filosofar.” Nota do Tradutor, 
Cf: Heidegger, Os pensadores, 1979, p. 21. 



4 
 

objetivos proposto neste artigo. Devemos, assim, através do que já desenvolvemos até aqui, 

perguntar onde reside o sentido da filosofia no Ensino Médio. A ela não cabe mostrar às 

crianças como o mundo é, através dos princípios criados pelos filósofos em suas épocas, 

buscando conhecer, descobrir, ficar perplexo com o mundo, se perguntando o que é isto, e 

desenvolvendo teorias e escritos em busca de explicações? O descobrir, a perplexidade, incita 

o pensar. Com isto a filosofia não precisaria buscar justificativas fora dela. 

Perguntar pelo por que da filosofia no Ensino Médio é o mesmo de se pergunta por 

que estudar a Fórmula de Báscara em Matemática, ou os números atômicos do elemento 

Hidrogênio ou por que estudar literatura. Então por que se pergunta sobre o sentido da 

filosofia, para que serve, quais conteúdos devem ser trabalhados? Essas perguntas parecem 

surgir, justamente por esta disciplina não estar firmada por completa nos currículos escolares 

e ainda pela escassez de profissionais formados na área.  

Não obstante, fica claro que trabalhar qualquer tema ou ter profissionais não 

especializados na área, torna a filosofia, uma discussão qualquer. Não deve o professor ter um 

espírito de busca, de descobrir, de sempre querer conhecer mais e melhor? A aula de filosofia 

não deveria ter, em certa medida o mesmo espírito dos diálogos de Platão? Lançarmos um 

problema, questionar, buscar as razões que o sustentam e as que não o sustentam, mostrar o 

porquê do problema, buscar a essência, o princípio, o melhor argumento? 

Agora para poder por em “prática” isso se faz necessário um domínio do tema, uma 

formação especifica e de qualidade. Para Gallo (2011), os cursos de Licenciatura devem dotar 

o professor  

[...] de um sólido e amplo conhecimento da Filosofia, especialmente que ele aprenda 
a orientar-se na Filosofia, a orientar-se no pensamento, bem como um bom 
conhecimento da realidade escolar, que faça com que ele não idealize a escola e o 
aluno. E, sobretudo, que ele esteja o tempo todo preocupado em como ensinar aquilo 
que ele aprende de Filosofia, que não faça isso desconectado da sua tarefa futura de 
ensinar (GALLO, 2011)4 
 

Ser professor acima de tudo é conhecer a realidade em que esta inserido, para assim 

poder se apropriar do que o cerca, para que consiga em certa medida, partir dos 

conhecimentos que os alunos trazem, trabalhar o tema, mas trabalhar adequadamente. Como 

Stein (2011, p. 36) expõe, “[...] é preciso estudar de uma maneira filosófica os textos 

filosóficos, e de outro lado, é preciso, mediante o estudo dos textos filosóficos, ter adquirido 

condições filosóficas para este trabalho”. Passemos ao segundo momento.  

 

                                                             
4  GALLO, S. Ensino de Filosofia: Os principais desafios. Entrevista com o professor Silvio Gallo. 
Disponível em: < http://www.anpof.org.br/spip.php?article118> Acesso em: 03 de agosto de 2013. 



5 
 

3 A relação da Filosofia com a sua história, problemas filosóficos e atitudes filosóficas 

 

Silvio Gallo e Walter Koham contribuem de forma significativa para pensar e 

problematizar as maneiras com que a filosofia vem sendo ensinada. No texto “Crítica de 

alguns lugares comuns ao se pensar a filosofia no ensino médio” os autores afirmam haver 

três maneiras decorrentes de ensinar a filosofia, a saber: através da história da filosofia, um 

ensino baseado em problemas filosóficos e ensino de habilidades cognitivas ou de atitudes 

filosóficas (GALLO, 2000).  

A história da filosofia é o cerne da própria filosofia. Com efeito, como aponto Stein 

(2011, p. 35) “mais do qualquer outro ramo do conhecimento humano, a filosofia trabalha 

com sua própria história, de onde lhe vem o material que estuda, que são os textos”. É na 

história da filosofia que se faz presente diversos movimentos e métodos de se fazer filosofia, é 

nessa tradição que se encontram problemas que retratam e consolidam a identidade da 

filosofia. Porém a atividade filosófica não deve ficar restrita a história da filosofia.  

O ensino de filosofia baseado em problemas filosóficos “[...] não está organizado em 

torno da sua história, mas em torno de problemas. Segundo esta concepção, o ensino de 

filosofia tem um caráter monográfico em torno das questões que inquietam a filosofia” 

(GALLO, 2000, p. 178). A filosofia se ocupa de problemas, e segundo Porta (2007, p. 26), 

“quando não há problema tampouco há filosofia”.  

A partir dessa assertiva decorre o problema acerca da delimitação de temas filosóficos. 

Existe problemas da filosofia ou a filosofia pode problematizar acerca de qualquer tema? 

Segundo Gallo e Koham (2000, p. 179) a pergunta “o que é um problema filosófico? é uma 

questão filosófica e, portanto, contestável, controversa, e isto é aproveitado por muitos 

professores que começam seus cursos problematizantes precisamente colocando a própria 

delimitação e natureza da filosofia como problema”. 

Os mesmos autores afirmam existir também um método que pretende fazer da filosofia 

um estímulo a habilidades cognitivas. Estratégia que não visa dar enfoque a história da 

filosofia e nem tratar de problemas, mas sim propiciar aos alunos um conjunto de habilidades 

de pensamento. Seria um processo de não apenas ter contato com a história da filosofia e seus 

problemas, mas achar métodos que compreendam quais são as habilidades de pensamento que 

conformam o ato de filosofar fazendo com que o alunos não tenha um aprendizado apenas 

enciclopédico de conteúdos (GALLO, 2000). 

Com efeito, as maneiras que a filosofia geralmente vem sendo ensinada formam 

núcleos referidos ao ensino da disciplina. Porém esses núcleos não são imutáveis e únicos. A 



6 
 

filosofia se faz presente em sua história através de uma diversidade de textos que compreende 

diálogos, discursos, investigações entre tantos outros. Daí surge uma tensão entre a história da 

filosofia e uma filosofia temática com problemas mais amplos. No texto de Ronai Rocha, 

Filosofia como educação de adulto, ele traz a tona declarações feitas em debates que 

mencionam que 

[...] Não podemos ficar apenas ensinando história da filosofia”, devemos admitir a 
existência de relações tensas entre a dimensão histórica e a dimensão temática da 
filosofia. Quem faz essa queixa parece invocar uma compreensão da filosofia como 
um espaço de discussões de problemas mais amplos, mais gerais, nem sempre ou 
raramente contemplados pelos textos clássicos da filosofia. (ROCHA, 2000, p. 157) 
 

Evidencia-se assim, que devemos ter clareza dos aspectos metodológicos da filosofia. 

Caso contrário ocorre uma confusão de seus procedimentos, o que recaí em certa obscuridade, 

ou seja, a filosofia parece preocupar-se com questões da psicologia, da sociologia, entre 

outras ciências.  

A partir daí sugerimos que a história da filosofia e uma filosofia mais temática não 

vivam em constantes tensões. O que de fato ocorre é que essas duas dimensões formam a 

filosofia. É inteiramente necessário a quem se dedica à filosofia ter conhecimento de sua 

história, dos seus atores e de seus problemas. Esses problemas enraizados pela história da 

filosofia devem se fazer presentes no cotidiano dos filósofos cujo oficio é ser professor de 

filosofia. A história de filosofia é pertinente para a própria filosofia, não obstante ela não é a 

única dimensão a ser analisada, e nem está em um pano de fundo diferente daqueles que 

defendem uma dimensão mais temática para o ensino de filosofia. Essas dimensões estão em 

constantes relações de tal forma que seria impossível responder a questão “o que é filosofia?” 

apenas apresentando a lista dos textos clássicos da história da filosofia, isso seria como afirma 

Rocha. “da missa, apenas um pedaço” (Idem, p.156).  Com efeito, a filosofia não pode ser 

identificada apenas com sua história, os textos clássicos desenvolvidos pelos filósofos 

passados estão de acordo com suas realidades, em nenhum momento eles se esquecem de seus 

lugares para fazer a filosofia. Eles também tinham em mente a problemática de suas 

realidades, de maneira com que a disciplina olhava para sua tradição e criava problemas e 

conceitos referentes ao seu tempo. A filosofia parece ser uma disciplina que traz em sua 

essência a sua história com relação ao novo, a busca de novos problemas e de novos conceitos 

referentes à realidade. Isso será tema de nosso próximo título. 

 

 

 

 



7 
 

4 Criação de conceitos e a problematização do contexto 

 

 As propostas temáticas representam também a tradição filosófica, mas mesmo que ela 

seja pautada por critérios filosóficos apoiar o ensino de filosofia na história da filosofia resulta 

numa atividade que perde de vista uma condição inerente à atividade do filósofo que é a 

criação conceitual, o nascimento do novo (GALLINA, 2004). Essas contribuições são 

oriundas do pensamento de Deleuze que argumenta ser a filosofia uma problematizadora das 

coisas que acontecem no dia-a-dia, segundo Deleuze 

A maior parte do tempo, quando me colocam uma questão, mesmo que ela me 
interesse, percebo que não tenho estritamente nada a dizer. As questões são 
fabricadas, com outra coisa qualquer. Se não deixam que você fabrique suas 
questões, com elementos vindos de toda parte, de qualquer lugar, se as colocam a 
você, não tem muito o que dizer. A arte de construir problema é muito importante: 
inventa-se um problema, uma posição de problema, antes de se encontrar soluções. 
(DELEUZE e PARNET, 1998, p. 9) 
 

Os problemas filosóficos de hoje não se encontram nos textos dos filósofos e de 

maneira alguma podem ser simplesmente comunicados pelo professor de filosofia. Eles estão 

submetidos a dimensões que não pertencem exclusivamente a história da filosofia, mas sim do 

devir e dos diversos acontecimentos. O que a história capta do acontecimento, segundo 

Deleuze é a 

Sua afecção em estados de coisas, mas o acontecimento em seu devir escapa à 
história. A história não é a experimentação, ela é apenas o conjunto das condições 
quase negativas que possibilitam a experimentação de algo que escapa à história. 
Sem a história, a experimentação permaneceria indeterminada, incondicionada, mas 
a experimentação não é histórica. O devir não é a história; a história designa 
somente o conjunto das condições, por mais recentes que sejam, das quais se desvia 
a fim de “devir”, isto é, para criar algo novo. (Deleuze apud GALLINA, 2004, 
p.361) 
 

Deleuze caracteriza-se por ser um grande crítico do fato de tomar-se a história da 

filosofia como um retrato. Estas concepções concebem a filosofia como uma busca de 

verdades. Segundo o autor a filosofia “não se trata de ‘fazer parecido’, isto é, de repetir o que 

o filósofo disse, mas de produzir a semelhança, desnudando ao mesmo tempo o plano de 

imanência que ele instaurou e os novos conceitos que criou” (Deleuze e Guattarri apud 

GALLINA, 2004, p.366).  

A filosofia deve se tornar uma atividade que olha para seu passado e que constrói 

novos problemas e conceitos. Ela “não é simplesmente arte de formar, de inventar ou de 

fabricar conceitos, [...] os conceitos não são necessariamente formas, achados ou produtos” 

(Deleuze e Guattarri apud GALLINA, 2004, p. 368). O conceito é “algo criado e, como tal, 

implica uma habilidade que só ao filósofo pertence, uma atividade à qual consiste 



8 
 

propriamente o nome de filosofia” (Idem, 2004, p. 368). Deste modo a atividade de criação do 

filósofo é uma espécie de agenciamento que garante registros únicos e singulares perante a 

tradição filosófica. A capacidade para constituir ou inventar problemas, cuja solução depende 

da multiplicidade de relações, singularidades e da determinação das condições do próprio 

problema, é a capacidade que torna possível o surgimento da atividade filosófica (Ibidem, 

2004, p. 367).  

 Consoante ao exposto evidencia-se alguns métodos que podem servir de suporte para o 

trabalho do professor de filosofia no Ensino Médio. Com isso pretende-se contribuir para o 

debate da educação de filosofia na cidade e no campo.  

  

5 Considerações Finais 

 

 O trabalho que empreendemos até aqui nos permitiu ver mesmo que sucintamente, 

como a filosofia esta inserida no Ensino Médio, bem como alguns dos problemas que se 

enfrentam ao trabalhar esta disciplina. Para tanto, nossa análise se dividiu em três momentos 

basilares. No primeiro momento, fizemos uma breve retomada histórica da presença da 

filosofia no Ensino Médio e procuramos ressaltar o que se entende por filosofia. Já no 

segundo momento, apontamos a relação da filosofia com a sua história, pretendendo ressaltar 

como os problemas e as atitudes filosóficas podem ser trabalhadas no ensino médio. Por fim, 

apresentamos uma proposta de ensino de filosofia que consiste na criação de conceitos e 

problematização dos contextos em que o aluno esta inserido, mas que de nenhuma abandone a 

especificidade da filosofia. Com isso, pretendemos ter contribuído de alguma forma para o 

debate sobre o ensino de filosofia no Ensino Médio.  

 

Referências Bibliográficas 

ALVES, D. J., A filosofia no ensino médio: ambigüidades e contradições na LDB. Campinas, 
SP: Autores Associados, 2002. 

ARENDT, H. A crise na educação, Disponível em: 
<http://www.4shared.com/document/AzndSsxQ/ARENDT_A_crise_na_educao.html> Acesso 
em: 23 de agosto de 2011. Originalmente publicado em Partisan Review, 25, 4 (1957), p. 493-
51. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação.  Parecer 38: inclusão 
obrigatória das disciplinas de Filosofia e Sociologia no currículo do Ensino Médio. Brasília, 
DF, 2006a. 

DELEUZE, G.; PARNET, C. Diálogos. Trad. de Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: Escuta, 
1998. 



9 
 

GALLINA, S., O ensino de Filosofia e a criação de conceitos. In: Cad. Cedes. Campinas, v. 
24, n. 64, p.359-371, set./dez. 2004. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-32622004000300008>. 
Acesso em: 05 ago 2013.  

GALLO, S. Entrevista com o professor Silvio Gallo. Disponível em: 
<http://www.anpof.org.br/spip.php?article118> Acesso em: 03 ago 2013. 

GALLO, S.; KOHAN, W. O., Crítica de alguns lugares comuns ao se pensar a filosofia no 
ensino médio. In: ________. Filosofia no ensino médio. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 
2000, p. 174-196. 

GELAMO, R. P., Ensino de filosofia para não-filósofos. Filosofia de ofício ou ofício de 
professor: os limites do filosofar.In: Educação e Sociedade. Campinas, v. 28, n. 98, p. 231-
252, jan./abr. 2007. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-73302007000100012>. 
Acesso em: 05 ago 2013. 

HEIDEGGER, Conferências e escritos filosóficos trad. Ernildo Stein. São Paulo, Abril 
Cultural, 1979. Os pensadores. 

HORN, G. B., A presença da filosofia no currículo do Ensino Médio brasileiro: uma 
perspectiva histórica. In: GALLO, S; KOHAN, W. O., (Org), Filosofia no Ensino Médio. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2000, p. 17-33. 

PEREIRA, G. A. E. O lugar lacunar da Filosofia no ensino médio. Educação em Revista, 
Marília, v. 12, n.1, p. 51-64, jan-jun. 2011. Disponível em: 
<http://www2.marilia.unesp.br/revistas/index.php/educacaoemrevista/article/viewFile/1537/1
331> . Acesso em: 01 de ago de 2013. 

PLATÃO, Diálogos I, trad. Edson Bini, Edipro: Bauru, 2007. 

PORTA, M. A. G., A filosofia a partir de seus problemas, 3ª ed, São Paulo: Edições Loyola, 
2007. 

ROCHA, R., Filosofia como educação de adultos. In: GALLO, S; KOHAM, W. O. (org) 
Filosofia no ensino médio. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2000, p. 149-173. 

STEIN, E., Inovação na filosofia, Ijuí: Ed. Unijuí, 2011.  
 


